
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (19):
Evangelitzar en una
època de canvis. De
cor a cor (II)

Aquesta és la missió que el
Senyor ens confia: portar als
altres el contacte amb algú viu;
deixar entreveure, en la nostra
vida concreta, que Crist és real;
que realment pot habitar la
nostra història, les nostres
relacions, les nostres debilitats.

29/12/2025



És una de les paràboles més breus de
Jesús, i té tot el sabor de la seva
infantesa. «Amb el Regne del cel
passa com amb el llevat que una
dona va posar dins tres mesures de
farina, fins que tota la pasta va
fermentar» (Mt 13, 33). Al Natzaret
del segle i no hi havia fleca; les
mestresses de casa solien ocupar-se
de tot el procés d’elaboració del pa:
moldre el gra, pastar la farina,
barrejar-la amb el llevat i, finalment,
coure la massa al forn. Així ho feia
santa Maria, mentre els ulls de Jesús
nen no se’n perdien cap detall.[1]

Vint segles després, a l’altra vora de
la Mediterrània, un noi de la mateixa
edat gaudia d’aquest ritual durant les
vacances d’estiu: «Ara recordo amb
alegria tota la cerimònia: era un
veritable ritu preparar bé el llevat —
un grapadet de massa fermentada,
provinent de la fornada anterior—,
que s’afegia a l’aigua i a la farina
cernuda. Feta la mescla i pastada, la



cobrien amb una flassada i, ben
abrigada, la deixaven reposar fins
que s’inflava a més no poder.
Després, ficada a trossos dins el forn,
en sortia aquell pa bo, ple d’ulls,
meravellós. Perquè el llevat estava
ben conservat i preparat, es deixava
desfer —desaparèixer— enmig
d’aquella quantitat, d’aquella 
multitud, que li devia la qualitat i la
importància».[2]

Com el llevat

El regne de Déu és com el llevat. Per
transformar la massa no fa falta
gaire ferment: n’hi ha prou que
aquesta mica estigui realment viva,
vibrant, i ben barrejada, fins al punt
que no es pugui distingir de la resta.
[3] Llavors, s’activa aquest procés
discret, aparentment innocu, però
imparable: la fermentació que
permet produir el pa. «Que s’ompli
d’alegria el nostre cor pensant a ser
això: llevat que fa fermentar la pasta



(...); arribar a tots els cors, fent en
tots la gran tasca de transformar-los
en bon pa, que sigui la pau —el goig i
la pau— de totes les famílies, de tots
els pobles: iustitia, et pax, et gaudium
in Spiritu Sancto; la justícia, la pau i
el goig en l’Esperit Sant».[4]

Amb els anys, sant Josepmaria es
referiria molt sovint a aquesta
paràbola del Senyor,[5] perquè hi veia
una imatge molt eloqüent per
descriure el dinamisme apostòlic de
l’Opus Dei: cristians perfectament
barrejats amb la massa del món,
cridats a vivificar-lo, com el llevat,
des de dins.[6] En aquest sentit,
encara que el món secularitzat es
pugui presentar de vegades com un
entorn hostil, és en realitat el medi
natural per al carisma de l’Opus Dei.
I viceversa: l’Obra, atès que és un
actor més en la gran família de
l’Església, respon específicament a la
necessitat d’encarnar el missatge



cristià en totes les esferes de la vida
d’un món secularitzat.

Sant Josepmaria va comprendre molt
aviat que l’Obra no venia a resoldre
un problema circumstancial de la
societat o de l’Església,[7] perquè el
món sempre necessitarà un alè diví
que el renovi des de les seves
mateixes entranyes. Alhora, aquest
do de l’Esperit Sant a l’Església no
arriba casualment en un moment de
transició des d’una societat de
cristiandat a un món de missió
apostòlica. En una època en què el
cristianisme ja no està al centre de la
vida cultural i institucional, la veu
més clara i creïble que podem oferir
és la de la nostra vida concreta,
viscuda amb Crist, al costat dels
altres. És el moment de les converses
autèntiques, dels rostres propers,
dels cors que s’obren. És el moment
d’un apostolat que requereix la
presència de Jesús, a través dels seus
deixebles, a cada racó del món.



Testimonis abans que mestres

L’home contemporani, escrivia sant
Pau VI, «escolta més de grat els
testimonis que els mestres o, si
escolta els mestres, és perquè són
testimonis».[8] Aquest és un apostolat
que parteix, més que del que sabem,
del que vivim. Aquí, el que és decisiu,
més que les respostes o els
arguments brillants, és una vida
habitada per Crist i el valor —o més
ben dit, la senzillesa— de deixar-la
transparentar. Sant Josepmaria ho
suggeria així en una ocasió: «En
realitat, n’hi ha prou que us deixeu
tractar»;[9] n’hi ha prou de portar el
foc de Crist al cor i caminar al costat
dels altres —aquest és el sentit
original de conversar— pel camí de
la vida.

Hi ha una fam oculta al cor de moltes
persones. Una fam de sentit, de
bellesa, de veritat, que sovint no
s’expressa amb paraules religioses:



es fa sentir en el cansament quotidià,
en els dubtes, en les ansietats, en les
fragilitats. I és precisament allà on
podem entrar amb delicadesa, no
com a mestres, sinó com a companys
de camí. Amb humilitat, que és
«caminar en veritat»,[10] els
explicarem què ens sosté, què ens
dona pau, on trobem la força, què
ens fa esperar. Compartirem la
nostra vida interior, la nostra cerca,
la nostra relació d’amistat íntima
amb el Senyor, mostrant també —i
potser, sobretot— la nostra
vulnerabilitat, perquè és on millor es
veu la gràcia.

«Actuant així, donarem als qui ens
envolten el testimoniatge d’una vida
senzilla i normal, amb les limitacions
i els defectes propis de la nostra
condició humana, però coherent. I en
veure’ns iguals a ells en totes les
coses, els altres se sentiran invitats a
preguntar-nos: com s’explica la
vostra alegria?, d’on traieu les forces



per vèncer l’egoisme i la comoditat?,
qui us ensenya a viure la
comprensió, la neta convivència i la
donació, el servei als altres?
Aleshores és el moment de descobrir-
los el secret diví de l’existència
cristiana: de parlar-los de Déu, de
Crist, de l’Esperit Sant, de Maria. El
moment de procurar transmetre, a
través de les nostres pobres paraules,
aquesta bogeria de l’amor de Déu
que la gràcia ha vessat en els nostres
cors».[11]

De cor a cor

Sant Josepmaria veia en l’amistat la
via mestra de la vida de l’apòstol;
s’adonava de la força que contenen
les relacions interpersonals, l’un a
un. L’apostolat d’«amistat i
confidència»[12] suposa voler el bé de
l’altre, voler el bé que és l’altre;
construir relacions autèntiques,
parlar des del cor. «Quan et parlo
d’“apostolat d’amistat”, em refereixo



a amistat “personal”, sacrificada,
sincera: de tu a tu, de cor a cor».[13]

El 2019, el Pare ens va escriure una
carta més extensa per recordar-nos
que l’amistat no és només una part
de l’apostolat d’un cristià corrent,
sinó que es troba en el nucli de la
seva missió. L’amistat no és una cosa
que es practica, és una cosa que s’és:
soc amic, soc una mà oberta, un
rostre que busca, en tot, la trobada.
«Quan una amistat és així, lleial i
sincera, no es pot instrumentalitzar:
senzillament, un amic vol transmetre
a l’altre el bé que experimenta en la
seva vida. Habitualment ho farem
sense adonar-nos-en, mitjançant
l’exemple, l’alegria i un desig de
servir que s’expressa en mil gestos
petits. Tanmateix, “el valor del
testimoniatge no vol pas dir que
s’hagi de callar la paraula. Per què
no parlar de Jesús, per què no
explicar als altres que Ell ens dona
forces per viure, que és bo de



conversar amb Ell, que ens fa bé
meditar les seves paraules?”.
L’amistat desemboca així,
naturalment, en la confidència
personal, plena de delicadesa i
respecte a la llibertat».[14]

Aquest estil apostòlic no fa soroll; sol
passar desapercebut als diaris, als
congressos i en els plans pastorals.
La seva discreció no neix d’una
tendència al secretisme, sinó d’una
realitat més profunda: el fet
inevitable que una part essencial de
la veritable història es forja en la
vida quotidiana. Així ho va intuir
una gran escriptora del segle xix: «El
bé creixent del món depèn, en part,
d’actes que no passen a la història;
que les coses no ens vagin tan
malament a tu i a mi, quan ens
podrien haver anat pitjor, es deu en
part a tants que van viure fidelment
una vida oculta i descansen en
tombes que ningú no visita».[15]



Aquest estil apostòlic, que l’Església
necessita cada vegada més, canvia el
món des de dins. Perquè va a poc a
poc, sí, però arriba a la part més
profunda. Toca el cor. I el cor que ha
estat tocat per la gràcia es pot
desorientar, es pot desviar, però ha
quedat marcat a foc. Així solen
néixer d’ordinari els veritables
cristians: de la transmissió de cor a
cor. Cor ad cor loquitur, el cor parla
al cor, com resava el lema
cardenalici de sant John Henry
Newman. Així va néixer l’Església,
amb uns quants homes i dones
transformats per la trobada amb
Jesús. Així, tantes vegades reneix
també avui, amb simples converses
entre amics, paraules sinceres, gestos
autèntics, que assenyalen una
Presència viva.

Aquest lent, però poderós, fluir de la
vida d’una persona a l’altra haurà
d’adaptar el seu curs a cada
circumstància. Com en tota època al



llarg de la història, tenim la tasca
apassionant de buscar la manera de
«transmetre, segons els temps —
adaptant-se al llenguatge dels homes,
comprenent-ne la mentalitat—, el
missatge cristià a totes les ànimes».[16]

Gairebé sempre es tractarà d’una
transmissió personal. Sense
necessitat de grans accions o
manifestacions. «Creu-me,
l’apostolat, la catequesi,
ordinàriament, ha de ser capil·lar:
d’un en un. Cada creient amb el seu
company immediat. Als fills de Déu
ens importen totes les ànimes,
perquè ens importa cada ànima».[17]

Els primers cristians «no tenien, per
raó de la seva vocació sobrenatural,
programes socials ni humans per
complir; però estaven penetrats d’un
esperit, d’una concepció de la vida i
del món, que no podia deixar de
tenir conseqüències en la societat en
què es movien».[18] En el fons,
aquesta és la missió que el Senyor



ens confia: ser testimonis, no només
mestres. Portar als altres, abans que
una sèrie d’ensenyaments i de
principis morals, el contacte amb
algú viu. Deixar entreveure, en la
nostra vida concreta, que Crist és
real. Que realment pot habitar la
nostra història, les nostres relacions,
les nostres debilitats. I serà aquest
contacte amb Crist viu, amb Crist
ressuscitat, el que portarà a l’un i a
l’altre a dir, com en el matí de
Pentecosta, «què hem de fer?» (Ac 2,
37), què és el que he de canviar a la
meva vida?, on puc saber més coses
sobre Déu?, com puc conèixer-lo
millor? I llavors serà el moment de
parlar, d’ensenyar, d’orientar.

San John Henry Newman, acabat de
declarar doctor de l’Església per Lleó
XIV, s’adreçava així al Senyor:
«Queda’t amb mi, i així començaré a
brillar com tu brilles; a brillar de
manera que sigui llum per als altres.
La llum, Jesús, vindrà tota de tu; no



hi haurà res meu, cap mèrit de la
meva part. Seràs tu qui brilli, a
través meu, sobre els altres. Deixa’m
lloar-te així, com a tu t’agrada:
il·luminant els qui m’envolten.
Dona’ls llum com me la dones a mi;
il·lumina’ls amb mi, a través de mi.
Ensenya’m a irradiar la teva lloança,
la teva veritat, la teva voluntat. Fes
que t’anunciï sense predicar: no amb
les paraules, sinó amb l’exemple;
amb la força contagiosa i la
influència amable de les meves
obres; amb la meva semblança als
sants, amb l’amor desbordant del
meu cor».[19]

Crida l’atenció que qui tant va
escriure i va predicar sobre la fe,
resés d’aquesta manera. S’entén així
que no es tracta de quedar-nos muts:
el Senyor vol que estiguem preparats
per donar raó de la nostra esperança
(cf. 1P 3, 15); però les nostres
paraules, com les nostres obres,
només seran fecundes si el nostre cor



crema amb el foc de Crist (cf. Lc 24,
32). Qui sigui apòstol d’aquesta
manera potser no veurà
immediatament els fruits, o no veurà
fruits espectaculars. Però tampoc no
els van veure santa Maria i sant Joan
al peu de la creu, ni sant Pau a la
presó, com tampoc els van veure
molts cristians al llarg de la història.
I, tanmateix, van transformar
realment el món. Perquè l’Església
no reneix per moviments de masses,
sinó per l’acció callada i pacient del
ferment, per la transmissió de la vida
que portem dins. Aquesta és la gran
responsabilitat que Déu posa a les
nostres mans. L’Església, i aquesta
part de l’Església que és l’Obra, som
cadascun de nosaltres. Per això, sant
Josepmaria preguntava als primers:
«Si jo em moro, continuaràs amb
l’Obra?».[20]

Lorenzo De Vittori



[1] Cf. F. M. Willam, Vida de María, la
Madre de Jesús, Herder, Barcelona
1982, p. 151.

[2] Sant Josepmaria, Carta 1, núm. 5.

[3] «Però, per ser llevat, cal una
condició: que passeu inadvertits. El
llevat no fa efecte si no es fica dins la
massa, si no s’hi confon» (Carta 1,
núm. 5). «Una sola cosa ha de
distingir-nos: que no ens distingim.
Per això, per a algunes persones
amigues de cridar l’atenció, o de fer
pallassades, som estranys, perquè no
som estranys» (Ibídem, núm. 8).

[4]Ibídem, núm. 5.

[5] Cf. per exemple Amics de Déu,
núm. 257; Carta 29, núm. 7-8; Forja,
núm. 973.

[6] Cf. Sant Josepmaria, En diàleg amb
el Senyor, núm. 12.



[7] Cf. Sant Josepmaria, Instrucció,
19.III.1934, núm. 6, 8, 14.

[8] Sant Pau VI, Evangelii nuntiandi,
núm. 41.

[9] Sant Josepmaria, paraules d’una
tertúlia entorn del 1958, recollides a:
P. Rodríguez, «Omnia traham ad
meipsum: El sentit de Jn 12, 32 en
l’experiència espiritual de Mons.
Escrivà de Balaguer», Romana 13
(1991/2) p. 349.

[10] Santa Teresa de Jesús, Las
moradas 6, 10.

[11] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 148.

[12] Així solia referir-se sant
Josepmaria a l’apostolat en aquest
context d’amistat que facilita
l’obertura mútua del cor. Cf. L.
Flamarique, «Amistad», a: 
Diccionario de san Josemaría Escrivá



de Balaguer, Monte Carmelo, Burgos
2013 (veu disponible a opusdei.org).

[13]Sant Josepmaria, Solc, núm. 191.

[14] F. Ocáriz, Carta pastoral,
1.11.2019, núm. 18. Cf. Francesc, 
Christus vivit, núm. 176.

[15] G. Eliot, Middlemarch (vol. II),
Harper & Brothers, New York 1873, p.
452 (traducció nostra).

[16] Sant Josepmaria, Carta 6, núm. 30.

[17] Sant Josepmaria, Solc, núm. 943.

[18] Sant Josepmaria, Carta 29, núm.
22.

[19] San John Henry Newman, 
Meditations and Devotions,
Longmans Green & Co, Nueva York-
Londres 1907, p. 365 (traducció
nostra).

[20] S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la



vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp, 1980, 6a ed., p. 356.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/combat-
proximitat-missio-19-evangelitzar-en-
una-epoca-de-canvis-de-cor-a-cor-ii/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-19-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-de-cor-a-cor-ii/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-19-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-de-cor-a-cor-ii/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-19-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-de-cor-a-cor-ii/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-19-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-de-cor-a-cor-ii/

	Combat, proximitat, missió (19): Evangelitzar en una època de canvis. De cor a cor (II)

