
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (18):
Evangelitzar en una
època de canvis (I)

És hora de canviar la mirada,
de passar de la nostàlgia a
l’audàcia, d’una fe a la
defensiva a una fe que proposa
amb confiança una visió del
món i de la vida. Capítol 18 de
la sèrie “Combat, proximitat i
missió”

02/12/2025



Un grup d’exploradors, forjats per
anys al desert, s’endinsa en territoris
mai vistos. Avancen entre turons i
valls exuberants; troben carrassos de
raïm que només poden portar entre
dos i figues que farien empal·lidir
qualsevol en un mercat oriental (cf. 
Nm 13, 17-24). Els habita
l’entusiasme, gairebé l’eufòria, en
veure per fi aquesta terra tan
esperada: el verd, la vida, els fruits
enormes. El cor se’ls omple de
sorpresa; l’esperança es fa concreta,
tangible. Toquen, amb la punta dels
dits, un món que sembla que els
ofereix tot el que han estat esperant
durant anys. Però, juntament amb
aquesta promesa, es barreja
l’ansietat: aquesta terra s’haurà de
conquerir. I en l’aire flota un no sé
què d’hostilitat.

Exploradors en un món de gegants

A la llunyania es divisen ciutats
fortificades. Més de prop, els



exploradors descobreixen habitants
alts com roures, autèntics gegants!
Alguns obliden la força de Déu i
sembren la zitzània del pessimisme.
De sobte, el poble comença a trobar a
faltar el manà del desert... El seu
entusiasme s’esvaeix com la rosada
amb el primer raig de sol. L’ambient
es tensa entre els que ho volen
deixar tot i tornar a Egipte i els que
encara tenen l’espurna als ulls i
l’esperit conqueridor: uns quants
bojos, per ser honestos. La terra és
bonica, sí, però l’empresa sembla
titànica, en tots els sentits. Creix la
consciència de no estar a l’altura;
trontollen les seguretats que creien
que tenien (cf. Nm 13, 27-14, 4). El cor
es divideix entre la confiança i la
temptació de fugir, entre el desig
d’aventurar-se i la por de ser
aniquilats. L’alternativa és nítida: o
entrar en contacte o atrinxerar-se al
desert per sempre.



El poble estarà atrapat en aquesta
elecció durant decennis. Els bloqueja,
en el fons, la poca confiança en Déu.
A les seves orelles encara ressona
aquella part del relat dels
exploradors: «fins i tot hi hem vist
descendents de la raça dels
anaquites, una raça de gegants. Al
seu costat semblàvem llagostes, i
aquesta és també la impressió que
ells tenien de nosaltres» (Nm 13, 33).
Paralitzats per la por d’un nou repte,
gairebé tots acabaran envellint.
Només a uns quants «bojos» —Caleb,
de la tribu de Judà, i Josuè, de la tribu
d’Efraïm— els serà concedit
sobreviure el pas del temps. No són
els més grans ni els més audaços,
però saben que la victòria no depèn
de les seves forces ni de la resistència
de les seves armes, sinó del Déu viu
que camina al mig d’ells.

Quaranta anys més tard, després
d’un llarg període de purificació
d’aquesta esperança vacil·lant, el



poble es troba de nou a les portes de
la terra promesa. Encara hi ha Caleb
i Josuè, el líder que havia confiat en
Déu i que guiarà aquest poble
renovat més enllà del Jordà. Els
impulsen les paraules que el Senyor
va pronunciar per boca de Moisès:
«Tu escull la vida» (Dt 30, 19). Déu els
diu, i ens diu a cadascun de
nosaltres: «Mira que jo t’he creat
perquè visquis, perquè siguis feliç...
Em triaràs, triaràs la Vida? Això és el
que han descobert, i el que han triat,
els “petits”: saben que tota l’ànsia
infinita de viure que porten dins té la
seva font i la seva destinació en Déu.
I no volen cap altra cosa. Han entès
que triomfar en la vida, aconseguir la
seva vida, és deixar que l’amor de
Déu els inundi, i repartir-lo després a
mans plenes».[1]

Tanmateix, hi ha un aspecte
fonamental que els jueus reunits
entorn de Josuè encara no poden
comprendre. Els falta la clau per



interpretar correctament aquesta
entrada a la terra promesa.
Immersos en la seva pròpia història
d’exili i d’alliberament, no en poden
captar el significat més profund. No
comprenen encara el seu paper dins
de la gran història de la salvació. De
moment, estan orientats a la
conquesta, a l’enfrontament: somien
amb una victòria aclaparadora, una
victòria que cantaran en tot el llibre
de Josuè. Es tracta d’enfrontar-se i
guanyar, d’oposar la mateixa força —
encara que comparativament sigui
força reduïda— i la mateixa cultura
—que, en realitat, és encara molt
escassa— contra la de les nacions
que tenen davant. Es tracta de dur a
terme una conquesta militar i
cultural, empunyant les armes
disponibles.

En realitat, el poble que entra amb
Josuè a la terra promesa només
aconseguirà, amb molta dificultat,
obrir-se pas entre aquestes nacions.



Tot i que s’aferra a les seves arrels,
aprendrà a teixir relacions amb els
altres pobles. I a poc a poc
començarà a comprendre que el seu
paper entre ells no és de domini. La
clau per interpretar-lo l’anirà donant
el Senyor a través dels profetes: «Jo
t’he fet llum de les nacions perquè
portis la meva salvació d’un cap a
l’altre de la terra» (Is 49, 6). Estaven
cridats a il·luminar! I per això, poc
importava el seu número, poc
importava la seva distinció o el
bagatge cultural de què disposaven.
No seria un problema enfrontar-se a
terres desconegudes o a pobles de
gegants. La llum que portarien seria
la del Déu que havia volgut habitar
entre ells com a «Príncep de pau» (Is
9, 5). Il·luminarien les nacions amb la
pau que el món no pot donar (cf. Lc
10, 5-6; Jn 14, 27), «la pau de Crist
ressuscitat, una pau desarmada i
desarmant, humil i perseverant».[2]

Entrar en contacte



Un «apòstol modern»[3] es pot sentir
també com un d’aquests petits
exploradors en un món de gegants.
Exploradors que voldrien portar al
cor del món l’arca de l’aliança que
il·luminarà totes les nacions. «Fills de
la llum, germans de la llum: això
som. Portadors de l’única flama
capaç d’il·luminar els camins
terrenals de les ànimes, de l’únic
fulgor, en el qual no hi podrà haver
mai foscors, penombres ni ombres.[4]

Com el poble que acompanyava
Josuè, voldríem trobar la confiança
per passar del desert a una terra
compartida amb persones molt
diferents. Perquè és aquesta
immersió la que ens permetrà
convertir-nos en llum per als pobles.
Per aconseguir-ho, tanmateix, primer
cal fer aquest gran pas que el poble
al desert va deixar pendent. Cal
decidir-se a entrar en contacte. 
Nosaltres, poble elegit, però
absolutament conscients de la nostra



petitesa i insuficiència; i els altres,
que són la veritable raó per la qual el
Senyor ens ha elegit. Aquests altres,
que de vegades semblen gegants i
que poden fer l’efecte de ser tan
diferents, però que en el fons són
com nosaltres. Alguns d’aquests
encara no coneixen el Déu viu i
veritable, o en tenen una imatge
equivocada. I ens necessiten, perquè,
tot i que viuen en una terra rica,
sovint ho passen força malament.

En qualsevol cas, «no és veritat que
avui tothom —així, en general i en
bloc— estigui tancat o resti
indiferent a allò que la fe cristiana
ensenya sobre el destí i l’ésser de
l’home; no és cert que els homes
d’aquests temps s’ocupin només de
les coses terrenals, i es desinteressin
de mirar el cel. Bé que no manquen
ideologies —i persones que les
sustenten— que són tancades, hi ha
en la nostra època grans anhels i
actituds roïnes, heroismes i



covardies, il·lusions i desenganys;
criatures que somien un món més
just i més humà, i d’altres que, qui
sap si decebudes davant el fracàs
dels seus ideals primitius,
s’arreceren en l’egoisme de buscar
solament la tranquil·litat pròpia, o
romanen immergides en l’error».[5]

Com podem sortir a trobar-les? Com
ens podem decidir, ja no només a
entrar-hi en contacte, sinó a estar en
un intercanvi permanent amb tantes
persones que trobem pel camí de la
vida? A molts llocs del món és
evident que els cristians ens hem
convertit en un «petit ramat» (Lc 12,
32), com ho eren els nostres primers
germans en la fe. Per descomptat, de
tant en tant llegim amb alegria
notícies encoratjadores: per exemple,
sobre el nombre creixent de
baptismes d’adults en alguns països,
o sobre l’augment de vocacions
sacerdotals en altres continents;
també ens dona seguretat veure tants



joves celebrant el jubileu al costat del
Papa. Tot això ens dona alegria, però
no treu que en alguns llocs
continuem sent una minoria, de
vegades silenciada per una cultura
que sovint no comprèn la fe
cristiana. Les generacions canvien i
la transmissió de la fe és més difícil.
Es comprèn el desconcert de molts
pares i mares que, malgrat els seus
esforços, no han aconseguit
transmetre la vida cristiana als seus
fills. Sovint ho han intentat seguint el
que van veure fer als seus pares.
Tanmateix, aquesta vegada la
transmissió no ha funcionat. Alguna
cosa ha sortit malament. Entre altres
factors a l’arrel d’aquest fenomen, un
és que el context ha canviat
radicalment i exigeix una cosa
diferent.

Benet XVI explicava com, «mentre
que en el passat era possible
reconèixer un teixit cultural unitari,
àmpliament acceptat en la seva



referència al contingut de la fe i als
valors inspirats per ella, avui no
sembla que sigui ja així en vastos
sectors de la societat, a causa d’una
crisi profunda de fe que afecta
moltes persones».[6] Ja anys enrere ho
havia anunciat també amb gran
lucidesa, davant d’un públic atònit, el
venerable Fulton Sheen: «Estem al
final de la cristiandat. No del
cristianisme, no de l’Església, sinó de
la cristiandat. Ara bé, què s’entén per
cristiandat? La cristiandat és la vida
econòmica, política i social inspirada
en els principis cristians. Això està
arribant a la fi, l’hem vist morir».
Tanmateix, afegia, «aquests són dies
grans i meravellosos per estar vius
(...). No és aquest un panorama
ombrívol; és simplement una
instantània de l’Església enmig d’una
oposició creixent per part del món.
Per tant, viviu la vida amb plena
consciència d’aquesta hora de prova
i recolzant-vos en el cor de Crist».[7]



Una fe que busca mil maneres
d’anunciar-se

I llavors? Llavors és hora de canviar
la mirada, de passar de la nostàlgia a
l’audàcia, d’una fe a la defensiva a
una fe que proposa amb confiança
una visió del món i de la vida.
Davant d’aquest món tan
prometedor, però aparentment ple
de gegants

—tecnològics, financers, culturals,
mediàtics—, estem cridats a confiar
en Déu i a prendre una decisió.
Podem idealitzar amb nostàlgia els
«bons temps passats»: és tan fàcil
pensar, des del present, que abans
tot era més senzill... Tanmateix, tot i
que no sempre era així, ni tan sols a
tot arreu, aquesta mirada no
bloqueja l’apòstol, que es queda
observant amb aprensió aquest món 
postcristià i esperant que millori per
si sol. La confiança en Déu, en canvi,
ens porta a mirar cap endavant i a



afrontar amb sorpresa juvenil un
món que de vegades té molt més de 
precristià, perquè ha de descobrir,
gairebé de nou, la novetat de Crist.

«Qui és aquesta que guaita com
l’aurora, bella com la lluna,
resplendent com el sol?» (Ct 6, 10).
En aquest passatge bíblic, sant
Gregori el Gran descobreix l’Església
com la veritable alba del món, tot i
que aquesta alba segueix en camí
fins al final dels temps. El nou dia no
està darrere nostre, sinó davant: «Els
que en aquesta vida anem seguint la
veritat, som com l’alba o el trenc
d’alba, perquè en part ja obrem
segons la llum, però en part també
conservem restes de tenebres (...). La
santa Església dels elegits serà ple dia
quan ja no tingui cap barreja de
l’ombra del pecat».[8]

Aquesta mirada, que no és
simplement un bonic punt de vista,
permet que ens omplim d’esperança



i acceptem el repte que sant Joan Pau
II ens va llançar quan va començar a
parlar d’una «nova evangelització»:[9]

una acció apostòlica renovada que
requereix cada vegada més iniciativa
i creativitat personal. Si bé és cert
que avui l’Església ja no pot tenir el
vent a favor de la cultura dominant,
de l’«esperit dels temps», tanmateix,
continua tenint un vent molt més
poderós, l’Esperit de la veritat, que
també en aquesta nova era de missió
apostòlica ens l’ensenyarà i ens ho
recordarà tot (cf. Jn 14, 26), perquè
puguem portar a tot arreu la vitalitat
renovadora de l’Evangeli.

Avui podem reconèixer de nou a la
nostra pell —per la nostra fragilitat,
tant numèrica com personal—
aquesta experiència de sant Pau:
«portem aquest tresor en gerres de
terrissa» (2 Co 4, 7). I potser
precisament ara, en aquest temps
que ens posa a prova, Déu ens
convida a una actitud més



missionera, creativa, personal, com
la dels apòstols i els primers
deixebles. Amb una fe que no es
limita a defensar-se, sinó que busca
mil maneres d’anunciar-se. «Moguts
per la força de l’esperança (...)
redescobrirem el món amb una
perspectiva joiosa, perquè sortí bell i
net de les mans de Déu, i així de bell
l’hi tornarem».[10]

* * *

«No tinguis por, petit ramat, que el
vostre Pare es complau a donar-vos
el Regne» (Lc 12, 32). Així confortava
Jesús el petit grup de deixebles
desorientats i plens de dubtes que
l’envoltava. I ens ho repeteix avui a
nosaltres. Quan la fe és viva, és
contagiosa. I precisament aquesta
vitalitat la fa perdurable. Els primers
cristians no tenien poder, ni
estructures, ni números. Tanmateix,
un a un, amb el foc de Crist que
portaven al cor,[11] van canviar els



cors de molts. Els cristians d’avui
estem cridats a viure de nou la
paràbola de Jesús que tan bé descriu
l’Església de les primeres
generacions: el llevat és poc, però
fermenta tota la massa (cf. Mt 13, 33).

Lorenzo De Vittori

[1] «Combat, proximitat, missió (1):
Tria la vida», opusdei.org.

[2] Primera salutació del Sant Pare
Lleó XIV, 8.05.2025.

[3] Sant Josepmaria, Camí, núm. 335.

[4] Sant Josepmaria, Carta 6, núm. 3.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 132. Cf. també F. Ocáriz,
Carta pastoral, 14.02.2017, núm. 1.



[6] Benet XVI, Carta apostòlica Porta
fidei, núm. 2.

[7] Citat a: De la cristiandad a la misión
apostólica, Universidad de Mary,
Rialp, Madrid, 2025, p. 30.

[8] Sant Gregori el Gran, Tratados
morales sobre Job 29, 2-4 (PL 76,
478-480).

[9] Sant Joan Pau II va fer servir per
primera vegada aquesta expressió en
una homilia a Polònia, el 9.06.1979, i
la va reprendre d’una manera ja més
programàtica a Haití, el 9.03.1983; en
aquesta ocasió, va parlar d’«una
evangelització nova. Nova en el seu
ardor, en els seus mètodes, en la seva
expressió». Cf. també Christifideles
laici (1988), núm. 34-35, Redemptoris
Missio (1990) núm. 33-34 i Novo
millennio ineunte (2001) núm. 40.

[10] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 219.



[11] Cf. Camí, núm. 1.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/combat-
proximitat-missio-18-evangelitzar-en-

una-epoca-de-canvis-i/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-18-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-18-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-18-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-18-evangelitzar-en-una-epoca-de-canvis-i/

	Combat, proximitat, missió (18): Evangelitzar en una època de canvis (I)

