
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (12)
«Construir sobre
pedra» El pla de vida
(II)

El camí que recorrem al costat
de Déu està marcat tant per
temps de bonança com per
dificultats i fatigues. Les
pràctiques cristianes, que
donen forma al pla de vida, ens
impulsen i ofereixen seguretat
en aquesta aventura. Sobretot,
ens ajuden a redescobrir que el
Senyor sempre és al nostre
costat.



10/07/2025

Durant els seus anys a Natzaret, Jesús
va conèixer des de dins el treball
manual; potser fins i tot el de la
construcció. Sant Mateu ens ho deixa
entreveure quan, en els últims
compassos del Sermó de la
muntanya, recull una comparació de
la qual el Mestre es va servir alguna
vegada per explicar com havíem
d’assimilar els seus ensenyaments.
Jesús parla de dos tipus de
constructors: un que edifica casa
seva sobre sorra i un altre que tria
construir sobre roca (cf. Mt 7, 24-27).
Les cases són en aparença semblants,
perquè totes dues estan construïdes a
partir de les mateixes paraules de
Jesús, però el temps mostrarà fins a
quin punt una és molt més fràgil que
l’altra. Quan arriben les dificultats —
quan la pluja cau, arriben les
torrentades i els vents bufen i



envesteixen la casa—, queda molt
clar que no n’hi ha prou amb tenir
una noció abstracta i teòrica de la
vida cristiana: quedar-se allà seria
com construir sobre sorra. Per això,
necessitem freqüentar Jesús,
mantenir-hi un contacte assidu:
acostumar-nos a escoltar-lo
atentament en l’oració i
desenvolupar altres hàbits estables,
duradors, que ens ajudaran a posar
en pràctica les seves paraules. Així
podrem viure d’ell, no només en els
temps de bonança, sinó també en els
moments en què la nostra fe i les
nostres conviccions es posin a prova.

Sant Josepmaria expressava quelcom
molt semblant a partir d’un record
d’infantesa, que s’apropa a la vida
interior des de la imatge del camí:
«Em van quedar molt gravats en el
meu cap de nen aquells senyals que
hom posava a la vora dels camins, a
les muntanyes de la meva terra; em
van cridar l’atenció uns pals alts,



ordinàriament pintats de vermell.
Em van explicar aleshores que quan
cau la neu, i tapa camins, sembrats i
pastures, boscos, penyals i barrancs,
aquestes estaques sobresurten com
un punt de referència segur, perquè
tothom sàpiga sempre per on passa
la ruta.» En la vida d’un cristià,
continuava, passa alguna cosa
semblant: «Hi ha primaveres i estius,
però també arriben els hiverns, dies
sense sol i les nits orfes de lluna. No
podem permetre que el tracte amb
Jesucrist depengui del nostre humor,
dels canvis del nostre caràcter.» I és
precisament en aquests moments
més difícils, acabava, quan un pla de
vida espiritual és més necessari:
aquestes pràctiques, «ben arrelades i
ajustades a les circumstàncies
pròpies de cada u, seran com aquests
pals pintats de vermell que
continuen marcant-nos el rumb, fins
que el Senyor decideixi que torni a
brillar el sol, que es fonguin els gels, i
el cor torni a vibrar, encès amb un



foc que de fet no es va apagar mai;
restà solament com un caliu amagat
a la cendra d’una temporada de
prova, o de menys delit, o de sacrifici
escàs».[1]

Créixer en les crisis

És molt normal que, al llarg de la
vida, un hagi de passar moments de
crisi, de més o menys entitat.[2] Passa,
per exemple, que els joves
s’entusiasmen amb grans ideals i es
llancen a l’aventura sense
reflexionar massa; tanmateix, quan
adquireixen més experiència, es
desanimen: constaten com n’és de
difícil canviar el món, o ja
simplement canviar un mateix; o se
sorprenen de la facilitat amb què les
seves emocions, abans fortes i que
potser creien garantia de l’estabilitat
de les seves conviccions, cedeixen
davant de noves circumstàncies.
També hi ha moments de la vida,
punts d’inflexió, com l’arribada de la



maduresa o de la jubilació, en els
quals naturalment es tendeix a fer
balanç del camí recorregut, i en què
de vegades passen a primer pla els
fracassos, les decepcions, què podia
haver estat i no va ser; llavors, pot
ser difícil acceptar la història d’un
mateix, potser s’ennuvola la vista per
valorar i agrair tantes coses bones, i
es busca consol en el que sant
Josepmaria va anomenar, amb un joc
de paraules intraduïble, la mística del
tant de bo: «tant de bo que no
m’hagués casat, tant de bo que no
tingués aquest ofici, tant de bo que
tingués més salut, o menys anys, o
més temps!».[3]

Aquestes crisis i altres de similars no
són —no haurien de ser— moments
sense Déu: també llavors, fins i tot
més, el Senyor és a prop nostre i es
continua donant sense mesura. Per
això, les crisis són oportunitats
importants per créixer en la relació
amb Déu, que pot fer florir el desert i



treure fruit de la terra seca (Is 35, 1).
L’idealisme juvenil pot ser purificat i
elevat per la gràcia, però necessita
madurar per arribar a ser
veritablement sobrenatural. Els
revessos i les decepcions no ens han
de convertir en cínics «realistes»,
perquè el mer coneixement de les
nostres limitacions naturals està
lluny de ser tota la veritat sobre
nosaltres mateixos i sobre la història
humana. Aquests moments, que
poden ser durs, són llocs de
maduració, en què el Senyor ens vol
eixamplar el cor. Un escriptor
francès ho va dir de manera
eloqüent: «L’home té llocs al seu
pobre cor que no comencen a existir
fins que el dolor hi entra, de manera
que arribin a ser».[4]

De la mateixa manera que l’amor
humà es construeix i s’aprofundeix
passant temps junts (patint junts!),
així el nostre amor a Déu s’enforteix i
es renova per la freqüentació, per la



unió «amb Crist en el Pa i en la
Paraula, en la Sagrada Hòstia i en
l’oració»,[5] en les seves diferents
modalitats: adoració silenciosa,
diàleg confiat, examen de
consciència, oració vocal, etc.
Aquests hàbits i altres de similars no
són una llista tediosa de coses que
s’han de fer, sinó trobades que
desperten, aviven i enriqueixen la
relació amb Déu, i des d’aquesta les
relacions amb els altres, que es
tornen més fortes i profundes.

Amb el cor obert a Déu

«Amb el mateix cor amb què he
estimat els meus pares i estimo els
amics, amb aquest mateix cor jo
estimo Crist, i el Pare, i l’Esperit Sant
i Santa Maria».[6] La vida espiritual és
fonamentalment una relació d’amor,
i per això la bellesa i els reptes de
l’amor humà són com un llibre obert
per comprendre’n millor els
dinamismes. Així, per exemple, quan



el compromís d’un matrimoni es
debilita, pot ser en part perquè marit
i muller s’han anat distanciant
progressivament. Es tracta d’un
perill constant en una relació estreta:
que la parella no maduri i creixi
junta, perquè la vida de cadascú
adquireix noves dimensions que no
són compartides amb l’altra persona,
i que no s’integren en la seva
aventura comuna.

Quelcom semblant passa en la nostra
vida espiritual. Déu no canvia, però
nosaltres sí; i cal que compartim amb
ell, en un diàleg íntim i continu, tot el
que ens passa i ens habita, des dels
èxits o les decepcions professionals
fins a les nostres aficions i assumptes
familiars: viure totes les coses «amb
el cor obert cap a Déu, de manera
que el treball, també en la malaltia,
fins i tot en la dificultat, estigui obert
a Déu».[7] Així, a mesura que
avancem per la vida, el Senyor ens
podrà revelar noves dimensions dels



tresors de saviesa i coneixement
amagats en Crist (cf. Col 2, 3): aquesta
saviesa que s’adquireix en el silenci
de l’oració, en els moments d’acció de
gràcies després de la comunió, en la
contemplació de les paraules i de la
vida de Jesús als Evangelis. Els
deixebles d’Emmaús, «durant el seu
misteriós viatge amb Crist
ressuscitat, van viure un moment
d’angoixa, confusió, desesperança i
decepció. Però, més enllà de tot això i
malgrat tot, alguna cosa va passar en
el fons: “No ens cremava el cor dins
nostre mentre conversava amb
nosaltres pel camí?” (Lc 24, 32)».[8]

Ens hem de deixar ajudar, i ajudar
també els altres, de manera que la
nostra vida espiritual no es limiti
«només a anar endavant». Com ens
ha recordat el Pare, «la formació, al
llarg de tota la vida, sense descuidar-
ne l’exigència necessària, tendeix en
una mesura important a obrir
horitzons».[9] La nostra lectura



espiritual, i els textos i recursos que
fem servir per alimentar i enriquir la
nostra fe, han d’estar ben triats
perquè ens ajudin a aprofundir en la
nostra experiència de Déu, de
manera que ens aportin noves
perspectives i parlin de les
necessitats del nostre cor, que seran
diferents segons les persones i segons
els moments. L’Esperit Sant se
servirà d’aquests esforços, sempre
modestos en comparació amb els
seus dons, per fer la seva obra en
nosaltres.

Però aturem-nos encara en una altra
analogia amb l’amor humà. Si vèiem
que un enemic d’una relació és que
la parella es deixi de veure amb
regularitat, un altre perill igual de
poderós és que, fins i tot veient-se, no
es parlin de veritat: hi són presents
amb el cos, però no amb l’ànima; no
obren el cor i no escolten amb
veritable interès. En aquest cas,
passar temps junts es pot convertir



en una càrrega; i viceversa,
renunciar a aquest temps es pot
presentar com un alliberament.
Quelcom semblant pot passar en la
vida espiritual si un s’até a un pla
només per complir una obligació.
Sant Josepmaria parlava d’aquesta
mena de rutina com el «veritable
sepulcre de la pietat».[10]

Davant d’aquest risc, és encoratjador
pensar que estem cridats a
«començar i recomençar» moltes
vegades al llarg del camí.[11] De la
mateixa manera que les parelles que
es continuen estimant, després de
tants anys, es poden dir «gràcies» i
«ho sento» per moltes coses petites,
també nosaltres necessitarem sovint
reprendre un hàbit que hem
començat a descuidar, posar més el
cap i el cor en la nostra lectura
espiritual, o redescobrir el valor
d’algunes oracions tradicionals abans
o després de la Missa, si ens adonem
que ens distraiem fàcilment.



S’entén així per què la fidelitat al pla
de vida no consisteix a aspirar a
aconseguir una «execució perfecta»,
com si fóssim solistes en un concert
de cambra o atletes en una
competició olímpica de gimnàstica
artística. Més aviat es tracta de
mantenir-nos en l’amor de Déu (cf.Jn
15, 9): descobrir i redescobrir, cada
vegada una mica més, l’únic
fonament sòlid sobre el qual podem
construir la nostra vida. I trobar en
aquesta pedra ferma l’alegria i la pau
que el nostre cor anhela: «Descansa
en la filiació divina. Déu és un Pare
—el teu Pare!—ple de tendresa,
d’infinit amor. —Anomena’l Pare
moltes vegades, i digues-li —a soles—
que l’estimes, que l’estimes
moltíssim!: que sents l’orgull i la
força de ser fill seu».[12]

Oskari Juurikkala



[1] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 151.

[2] Cf. Sant Josepmaria, Carta 2, núm.
22, sobre la «crisi dels 40 anys»; més
en general, cf. R. Guardini, Las
etapas de la vida, Madrid, Palabra,
2022.

[3] Sant Josepmaria, Converses, núm.
88; cf. Camí, edició criticohistòrica,
comentari al núm. 832; J. Peña,
«Mística ojalatera y realismo en la
santidad de la vida ordinaria», 
Anuario Filosófico, 2002 (35), 629-654.

[4] L. Bloy, Lettre, 25-04-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Édouard-Joseph, 1920.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 118.

[6] És Crist que passa, núm. 166.

[7] Papa Francesc, Audiència,
21.06.2017.



[8] Papa Francesc, Enc. Dilexit ens,
núm. 7.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.01.2018,
núm. 11.

[10] Amics de Déu, núm. 150.

[11] Cf. Sant Josepmaria, Camí, núm.
292; Forja, núm. 384.

[12] Forja, núm. 331.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/combat-
proximitat-missio-12-construir-sobre-

pedra-el-pla-de-vida-ii/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-12-construir-sobre-pedra-el-pla-de-vida-ii/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-12-construir-sobre-pedra-el-pla-de-vida-ii/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-12-construir-sobre-pedra-el-pla-de-vida-ii/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-12-construir-sobre-pedra-el-pla-de-vida-ii/

	Combat, proximitat, missió (12) «Construir sobre pedra» El pla de vida (II)

