
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (11) «A casa,
fent camí... en
qualsevol moment»
El pla de vida (I)

El pla de vida espiritual, més
que un «sistema», és el
compromís amb una relació: la
d'un fill amb el seu Pare. I
aquesta relació és el nucli de la
santedat.

21/05/2025



«Escolta»: així comença una de les
grans oracions de l'Antic Testament,
coneguda com a Shema Israel. La
recull el llibre del Deuteronomi, i
Jesús la cita en resposta a la pregunta
sobre el primer i més gran dels
manaments: «Escolta, Israel: el
Senyor és el nostre Déu, el Senyor és
l'únic. Estima el Senyor, el teu Déu,
amb tot el cor, amb tota l'ànima, amb
tot el pensament i amb totes les
forces» (Dt 6, 4-5; Mc 12, 29-30). Però
la pregària no es limita a aquest
manament; també para atenció en la
importància de les accions
pràctiques diàries, per mantenir el
cor i la ment en sintonia amb Déu:

«Grava en el teu cor les paraules dels
manaments que avui et dono.
Inculca-les als teus fills; parla'n a
casa i tot fent camí, quan te'n vagis al
llit i quan et llevis. Lliga-te-les a la
mà com un distintiu, porta-les com
una marca entre els ulls. Escriu-les



als muntants de la porta de casa teva
i dels portals de la ciutat» (Dt 6, 6-9).

Per a un cristià, aquesta és una crida
forta a viure amb el cor en constant
diàleg amb Déu Pare, Fill i Esperit
Sant. Els sants i els autors
d'espiritualitat sempre han proposat
maneres concretes d'alimentar
aquest diàleg, com ara dedicar un
temps a la pregària i a la lectura
espiritual, freqüentar l'Eucaristia,
passar el rosari i acabar el dia amb
un examen de consciència. Amb
aquest mateix sentit pràctic, sant
Josepmaria va començar a parlar des
de ben aviat de pla de vida espiritual;
o més senzillament, com era habitual
anomenar-lo llavors, «pla de vida»[1].

Metes, objectius i processos

En una de les seves cartes a Timoteu,
sant Pau anima el seu jove deixeble a
viure una vida de pietat i santedat
amb esperit esportiu: «Exercita't en
la pietat, perquè l'exercici corporal



no serveix de gran cosa, mentre que
la pietat és útil per a tot, ja que conté
la promesa de la vida, tant de la
present com de la futura» (1 Tim 4,
7-8). També en altres cartes, sant Pau
recorda als seus oients que Déu vol
que col·laborem amb la seva gràcia; i,
novament, compara la nostra
correspondència amb l'esport: «¿No
sabeu que a l'estadi tots els corredors
es llancen a la cursa, però només un
s'emporta el premi? Correu bé per
poder-vos-el endur!» (1 Co 9, 24)[2].

A l'esport, com en molts altres àmbits
de la vida, és important fixar-se
metes i objectius. Si algú va al
gimnàs només per mirar al seu
voltant i fer el primer que se li
acudeixi, probablement està perdent
el temps i aviat acabarà per avorrir-
se o, pitjor encara, per fer-se mal. Es
pot dir el mateix de l'aprenentatge
d'una cosa important, del
desenvolupament d'un projecte, o del
llançament d'un negoci. Sense metes



ni objectius, és fàcil desorientar-se i
distreure's i fer malbé la inversió.
Per això, quan mirem la nostra vida
com Déu la mira —és a dir, amb totes
les coses menudes que la componen,
i alhora en tota la seva amplitud i
profunditat—, també necessitem un
objectiu clar: arribar a ser sants,
guiats i «inundats» per la gràcia[3], i
ajudar molts altres a trobar i gaudir
de la felicitat de la vida en Déu.

Fixar-se metes i objectius clars té,
com tot, les seves limitacions. Per
exemple, per guanyar un campionat,
desenvolupar un negoci d'èxit o
obtenir bones notes, no n'hi ha prou
de tenir clar el que volem. Els bons
resultats requereixen no sols
visualitzar objectius ambiciosos sinó
també comptar amb el sistema
adequat. Per a un entrenador, per
exemple, el sistema és la manera
com es fitxa els jugadors i es
dirigeixen els entrenaments. Per a un
empresari, el sistema és la manera



com es contracta els empleats, es
desenvolupen idees de productes i es
despleguen les campanyes de
màrqueting. Per a un estudiant, el
sistema és la manera com pren
apunts, segueix un pla de lectura i es
prepara per als exàmens.

A la vida espiritual, tenir un pla de
vida concret és com tenir un
«sistema» per facilitar (encara que
només fos per remoure obstacles) la
tasca a l'Esperit Sant, que és qui ens
guia i ens transforma[4]. «La invitació
a la santedat, adreçada per Jesucrist
a tots els homes sense excepció,
exigeix que cadascú conreï la vida
interior, que s’exerciti diàriament en
les virtuts cristianes»[5]. Tenir com a
meta clara viure i créixer en santedat
és necessari per començar a caminar
en aquesta direcció. Però si només
ens centréssim a la meta, aviat ens
desanimaríem. En vista de la nostra
inconstància i de la nostra debilitat,
podríem impacientar-nos fàcilment



amb nosaltres mateixos, o fins i tot
amb Déu, pensant que no som prou
bons o que Déu mai no va voler que
apuntéssim tan alt. Sant Pau, per
exemple, ens anima a pregar sense
parar (cf. 1 Te 5, 17). Tanmateix, cal
pensar com aconseguir una cosa així
de manera realista i sostenible; seria
difícil, per exemple, pregar sempre
de la mateixa manera, com resulta
difícil —o si més no poc saludable—
nodrir-se a base d'un sol aliment.

Sant Josepmaria ens estimulava per
això a ser fidels al pla de vida, que
constitueix una «dieta espiritual»
especialment concebuda i
equilibrada per a persones del
carrer: «qui compleix les nostres
normes de vida —qui lluita per
complir-les—, i ho fa de la mateixa
manera en temps de salut que en
temps de malaltia, en la joventut i en
la vellesa, quan hi ha sol i quan hi ha
tempesta, quan no li costa observar-
les i quan li costa, aquest fill meu



està predestinat, si persevera fins al
final: estic segur de la seva
santedat»[6].

Aquesta fidelitat, però, no és
comparable a l'aplicació de
l'estudiant que obté bones notes
perquè dedica temps a l'estudi. En el
terreny de la gràcia, encara que
l'esforç personal compta, les coses
són diferents que en el de la natura.
La santedat, la grandesa a la que Déu
ens crida, ja l'hem rebuda
abundantment com un do i se'ns
continua donant només com una
cosa gratuïta, especialment a través
dels sagraments. Per això, més que
força heroica, el que cal és molta
humilitat: pobresa d'esperit i
agraïment per tot allò que Déu ens
dóna. Ell vol tenir cada cop més
intimitat i sintonia amb nosaltres,
que ens recolzem sobretot en ell i
que ens deixem transformar per la
seva gràcia. I això, esforçar-se per
mantenir una vida de diàleg continu



amb un Déu que habita ja dins
nostre, és l'essència mateixa de la
santedat. Des d'aquest punt de vista,
el pla de vida espiritual no és pas un
sistema; més aviat és el compromís,
profundament arrelat en nosaltres,
amb una relació: la d'un fill amb el
seu Pare. I aquesta relació és el nucli
de la santedat.

Guiats per l'Esperit

L'inevitable esforç que requereix
seguir un pla de vida comporta
alguns riscos davant dels quals convé
estar previngut. Un és que posem
massa atenció en el compliment del
pla mateix i molt poca en la relació
que el pla vol fomentar. Dit d'una
altra manera, podem oblidar que la
santedat personal no és el resultat
d'una sèrie de coses que fem, sinó
una transformació que només
l'Esperit Sant pot produir en cadascú:
«No oblidis que ets temple de Déu. —
El Paràclit és al bell mig de la teva



ànima: escolta’l i fes cas dòcilment de
les seves inspiracions»[7].

El paper de l'Esperit Sant no és
simplement ajudar-nos i assistir-nos
en els nostres esforços per ser sants;
pensar-ho així seria veure les coses
del revés. Ell és el primer motor, la
guia, l'arquitectura mateixa de la
nostra santedat[8]. Podríem dir fins i
tot que és impossible créixer en
santedat simplement concebent un
pla. No només perquè l'empresa està
per sobre de les nostres forces, sinó
també perquè no sabem molt bé en
què consisteix ni quina forma hauria
de prendre la nostra santedat: passa
que, a mesura que avancem a la vida
(de vegades fins i tot a la jornada!),
s'acaba revelant com quelcom molt
diferent —molt millor i més bonic—
del que imaginàvem al principi. Per
això, aferrar-se a una idea massa
ajustada de «la nostra santedat»
podria fins i tot esdevenir un



obstacle per a l'obra de l'Esperit Sant
a la nostra ànima.

Naturalment, entre les vides dels
sants hi ha molts elements en comú,
perquè la santedat és l'obra d'art de
l'Esperit Sant, que va formant Crist
en nosaltres i ens porta cap al Pare[9].
D'altra banda, el mateix Esperit ha
inspirat diversos carismes i
espiritualitats a l'Església,
proporcionant camins concrets que
podem seguir. Tanmateix, fins i tot
una vocació específica a l'Església —
ja sigui la vocació a l'Obra, o la
pertinença a qualsevol altra família
espiritual— no esgota la creativitat
de l'Esperit Sant ni elimina els trets
únics de cada persona. Al contrari,
cadascun dels camins ofereix els
mitjans per purificar i elevar aquests
trets. Per això el Pare ens ha escrit
que «l’esperit de l’Obra, com
l’Evangeli, no se superposa al nostre
ésser, sinó que el vivifica: és una



llavor destinada a créixer a la terra
de cadascú»[10].

Sant Josepmaria era molt conscient
de tot això quan va pensar el pla de
vida espiritual per als seus fills a
l'Opus Dei. Sense treure importància
a les pràctiques concretes de pietat,
va escriure: «No han de convertir-se
en normes rígides, com
compartiments estancs; assenyalen
un itinerari flexible, acomodat a la
teva condició d’home que viu al bell
mig del carrer, amb una feina
professional intensa, i amb uns
deures i relacions socials que no has
de negligir, perquè en aquests
quefers continua el teu encontre amb
Déu. El teu pla de vida ha de ser com
el guant de goma que s’adapta amb
perfecció a la mà que el fa servir»[11].
També en aquest sentit solia dir que
a l'Obra «es pot caminar pel camí de
moltes maneres. Es pot caminar per
la dreta, per l'esquerra, amb ziga-
zaga, caminant amb els peus, a



cavall. Hi ha cent mil maneres d'anar
pel camí diví: segons les
circumstàncies, serà obligatori per a
cadascú, perquè així ho imposa la
seva consciència, seguir un o un altre
d'aquests procediments. L'única cosa
necessària és no descaminar-se»[12].

Però precisament perquè la nostra
santedat és quelcom més bell i
personal que qualsevol protocol
genèric, un pla de vida espiritual és
precisament un mitjà de santedat. Els
moments diaris de pregària i de
lectura espiritual, la recepció
freqüent dels sagraments,
l'acompanyament i la formació
espiritual constant… totes aquestes
coses tenen una importància
enorme, encara que la santedat no
consisteixi només a fer-les. Són
maneres en què ens mantenim en
diàleg constant amb Déu, ens anem
familiaritzant amb la seva presència
invisible a la nostra vida, l'escoltem i
ens disposem a seguir dòcilment les



seves inspiracions; maneres que, en
definitiva, ens porten a «mantenir-
nos en el seu amor» (cf. Jn 15, 9).

La distinció entre aquests mitjans i la
primacia de l'acció de l'Esperit Sant
també s'hauria de reflectir en
l'acompanyament espiritual que
rebem i que oferim als altres.
Sobretot quan comencem a fer camí,
ens cal esforçar-nos per adquirir
hàbits que consolidin el nostre pla de
vida espiritual. Però ja des del
principi, i cada vegada més, haurem
de parar atenció també a aspectes
més personals i relacionals: Què em
diu l'Esperit Sant? Hi ha diàleg i
afecte a la meva pregària? De debò
busco el Senyor? On ha estat el meu
cor durant la Santa Missa o quan
passo el Sant Rosari? La meva lectura
diària de l'Evangeli és una trobada
amb Jesús? La meva visita al
Santíssim ha estat una visita a algú
que estimo? He intentat



correspondre a les inspiracions de
l'Esperit Sant?

Com més dòcils siguem a la suau
acció de l'Esperit Sant al nostre cor,
més pau i alegria trobarem en viure
el nostre pla de vida. Per il·lustrar-ho
de manera gràfica, ens adonarem
que Déu vol que siguem com a
entrenadors que apunten alt, però
que també estimen el joc i els seus
jugadors; com a empresaris que
gaudeixen de l'aventura empresarial
i volen servir els altres i fer
prosperar els seus empleats; o com a
estudiants que gaudeixen aprenent i
descobrint nous camps de
coneixement. Per aquest camí va
voler sempre portar-nos el nostre
Pare: «Deixa't portar per la gràcia!
Deixa el teu cor que voli! Perquè si és
veritat que el cor de l'home està
inclinat a coses baixes, també té ales
per volar alt, fins i tot el Cor de
Déu»[13].



Oskari Juurikkala

[1] Cf. Sant Josepmaria, Amics de Déu,
nn. 149-153; E. Álvarez, «Plan de
vida», a Diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Burgos, Monte
Carmelo, 2013 (veu disponible a
opusdei.org/es/article/plan-de-vida-
opus-dei-diccionario-san-josemaria).

[2] Cf. també Fl 3, 13-14; 2 Tm 4, 7-8.

[3] «Quantes vegades et veuràs
inundat, borratxo de gràcia de Déu:
¡quin gran pecat, si no
correspons!» (Sant Josepmaria, Forja,
n. 1007).

[4] Cf. Rm 8, 14-17; 2 Co 3, 18.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
3.

[6] Sant Josepmaria, Carta 2, n. 59.



[7] Sant Josepmaria, Camí, n. 57.

[8] Cf. J. Philippe, En la escuela del
Espíritu Santo, Madrid, Rialp, 2017,
cap. 1.

[9] Cf. Rm 8, 9-16; Ef 2, 18.

[10] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9-01-2018, n. 11.

[11] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
149.

[12] Sant Josepmaria, Carta 10, n. 19.

[13] Sant Josepmaria, Apunts d’una
reunió familiar a Santiago de Xile,
29-06-1974, citat a Catequesis en
América (1974), vol II, p. 45 (AGP,
biblioteca, P04).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/combat-

https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-11-a-casa-fent-cami-en-qualsevol-moment-el-pla-de-vida-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-11-a-casa-fent-cami-en-qualsevol-moment-el-pla-de-vida-i/


proximitat-missio-11-a-casa-fent-cami-
en-qualsevol-moment-el-pla-de-vida-i/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-11-a-casa-fent-cami-en-qualsevol-moment-el-pla-de-vida-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-11-a-casa-fent-cami-en-qualsevol-moment-el-pla-de-vida-i/

	Combat, proximitat, missió (11) «A casa, fent camí... en qualsevol moment» El pla de vida (I)

