
opusdei.org

Carta del prelat (9 de
gener de 2018) |
Llibertat

«Vull deixar-vos com a herència
l’amor a la llibertat i el bon
humor», deia sant Josepmaria.
Al fil dels seus ensenyaments,
aquesta carta del prelat convida
a agrair aquesta herència i a
reflexionar sobre el do de la
llibertat.

16/01/2018

ePub: Carta del prelat (9 de gener de
2018)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095139967025.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095139967025.epub


Mobi: Carta del prelat (9 de gener de
2018)

PDF: Carta del prelat (9 de gener de
2018)

Escolta la lectura de la carta del
prelat (36 min). Disponible també a 
ivoox i Spotify

Estimadíssims, que Jesús em guardi
les filles i els fills!

1. Els passats mesos, seguint una
orientació del Congrés general, m’he
referit amb freqüència a la llibertat.
Ara, amb aquestes pàgines, desitjo
que recordem alguns aspectes
d’aquest gran do de Déu, seguint els
ensenyaments de sant Josepmaria,
que tota la seva vida va ser un
enamorat de la llibertat. No em
cansaré de repetir, fills meus
―escrivia en una ocasió―, que una

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095412522115.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095412522115.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-9-enero-2018_CA_20180117095452207516.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-9-enero-2018_CA_20180117095452207516.pdf
https://go.ivoox.com/rf/71398211
https://open.spotify.com/episode/2HVCGtYdOXvrxXBsl48ouG?si=E51qj59OSZ-OkKHLi_Z5Jg&dl_branch=1


de les característiques més
evidents de l’esperit de l’Opus Dei
és el seu amor per la llibertat i la
comprensió.[1] En rellegir i meditar
les seves paraules, donem moltes
gràcies a Déu. Alhora, procurem
examinar, cadascuna i cadascun,
com les podem traduir millor en la
nostra vida personal, amb la gràcia
de Déu. Així estarem també en
millors condicions per ajudar a fer
que més ànimes puguin arribar a la
llibertat de la glòria dels fills de Déu
(Rm 8,21).

La passió per la llibertat, la seva
exigència per part de persones i
pobles, és un signe positiu del nostre
temps. Reconèixer la llibertat de
cada dona i de cada home significa
reconèixer que són persones: amos i
responsables dels seus propis actes,
amb la possibilitat d’orientar la seva
pròpia existència. Tot i que la
llibertat no sempre porta a desplegar
el millor de cadascú, no en podem



exagerar mai la importància, perquè
si no fóssim lliures no podríem
estimar.

Però és una pena que, en molts
ambients, hi hagi un gran
desconeixement de què és realment
la llibertat. Sovint es pretén una
llibertat il·lusòria sense límits, com a
meta última del progrés, mentre no
poques vegades cal lamentar també
moltes formes d’opressió i de
llibertats aparents, que en realitat
són cadenes que esclavitzen. Una
llibertat que, tard o d’hora, es revela
buida. Alguns es creuen lliures
―escriu el Papa― quan caminen al
marge de Déu, sense advertir que
es queden existencialment orfes,
desemparats, sense una llar on
retornar sempre. Deixen de ser
pelegrins i es converteixen en
errants.[2]

Cridats a la llibertat



2. Hem estat cridats a la llibertat (Ga
5, 13). La Creació mateixa és una
manifestació de la llibertat divina.
Els relats del Gènesi deixen
entreveure l’amor creador de Déu, la
seva alegria per comunicar al món la
seva bondat, la seva bellesa (cf. Gn 1,
31), i a l’home la seva llibertat (cf. Gn
1, 26-29). En cridar-nos a cadascun a
l’existència, Déu ens ha fet capaços
de triar i voler el bé, i de respondre
amb amor al seu Amor. Tanmateix,
la nostra limitació com a criatures
també fa possible que ens apartem
de Déu. És un misteri de la divina
Saviesa que, al crear l’home a
imatge seva i semblant a ell (cf. Gn
1, 26), hagi volgut córrer el risc 
sublim de la llibertat humana.[3]

Aquest risc, des de les albors de la
història, va suposar efectivament el
rebuig de l’Amor de Déu pel pecat
original. Es va debilitar així la força
de la llibertat humana cap al bé, i la
voluntat va quedar una mica



inclinada cap al pecat. Després, els
pecats personals debiliten encara
més la llibertat, i per això el pecat
suposa sempre, en una mesura o una
altra, una esclavitud (cf. Rm 6, 17-20).
Tanmateix, «l’home continua sent
sempre lliure».[4] Tot i que «la seva
llibertat és també sempre fràgil»,[5]
es manté com un bé essencial de
cada persona humana, que cal
protegir. Déu és el primer de
respectar-la i d’estimar-la, perquè no
vol esclaus, sinó fills.[6]

3. On abundà el pecat, sobreabundà la
gràcia (Rm 5, 20). Amb la gràcia,
sorgeix una llibertat nova i més alta
per a la qual Crist ens ha alliberat (Ga
5, 1). El Senyor ens allibera del pecat
mitjançant les seves paraules i les
seves obres: totes tenen una eficàcia
redemptora. Per això, en tots els
misteris de la nostra fe catòlica
aleteja aquest cant a la llibertat.
[7] Amb freqüència us recordo la
necessitat que Jesucrist estigui al



centre de la nostra vida. Per
descobrir el sentit més profund de la
llibertat, hem de contemplar-lo a Ell.
Ens esbalaïm davant de la llibertat
d’un Déu que, per pur amor, decideix
aclaparar-se prenent carn com la
nostra. Una llibertat que es desplega
davant de nosaltres, al seu pas per la
terra fins al sacrifici de la Creu: Dono
la vida i després la recobro. Ningú no
me la pren, soc jo qui la dono
lliurement (Jn 10, 17-18). No hi ha
hagut en la història de la humanitat
un acte tan profundament lliure com
l’entrega del Senyor a la Creu: Ell es
lliura a la mort amb la plena
llibertat de l’Amor.[8]

L’evangeli de sant Joan narra un
diàleg del Senyor amb alguns que
havien cregut en Ell. Ressona amb
força, entre les paraules de Jesús,
una promesa: Veritas liberabit vos, la
veritat us farà lliures (Jn 8,32). Quina
veritat és aquesta ―es preguntava
sant Josepmaria― que inicia i



consuma en tota la nostra vida el
camí de la llibertat? Us la
resumiré, amb l’alegria i amb la
certesa que provenen de la relació
entre Déu i les seves criatures:
saber que hem sortit de les mans
de Déu, que som objecte de la
predilecció de la Trinitat
Beatíssima, que som fills d’un Pare
tan gran. Jo demano al Senyor que
ens decidim a adonar-nos-en, a
assaborir-ho de dia en dia: així
obrarem com persones lliures.[9]

4. La nostra filiació divina fa que la
nostra llibertat es pugui expandir
amb tota la força que Déu li ha
conferit. No és emancipant-nos de la
casa del Pare com som lliures, sinó
abraçant la nostra condició de fills. 
Qui no se sap fill de Déu, desconeix
la seva veritat més íntima:[10] viu
d’esquena a si mateix, en conflicte
amb ell mateix. Per això, com n’és
d’alliberador saber que Déu ens
estima; com n’és d’alliberador el



perdó de Déu, que ens permet tornar
a nosaltres mateixos, i a la nostra
veritable casa (cf. Lc 15, 17-24). En
perdonar els altres, en fi,
experimentem també aquest
alliberament.

La fe en l’amor de Déu per cadascuna
i per cadascú (cf. 1 Jn 4, 16) ens porta
a correspondre per amor. Nosaltres
podem estimar perquè Ell ens ha
estimat primer (cf. 1 Jn 4, 10). Saber
que l’Amor infinit de Déu es troba no
només en l’origen de la nostra
existència, sinó en cada instant,
perquè Ell és més íntim a nosaltres
que nosaltres mateixos,[11] ens
omple de seguretat. Saber que Déu
ens espera en cada persona (cf. Mt
25, 40) i que vol fer-se present en les
seves vides també a través de
nosaltres, ens porta a intentar donar
amb les mans plenes el que hem
rebut. I en la nostra vida, filles i fills
meus, hem rebut i rebem molt
d’amor. Donar-lo a Déu i els altres és



l’acte més propi de la llibertat.
L’amor realitza la llibertat, la
redimeix: la fa trobar-se amb el seu
origen i amb el seu final, en l’Amor
de Déu. La llibertat adquireix el
seu autèntic sentit quan s’exerceix
en servei de la veritat que rescata,
quan es gasta en buscar l’Amor
infinit de Déu, que ens deslliga de
tots els serveis.[12]

El sentit de la filiació divina condueix
per això a una gran llibertat interior,
a una profunda alegria i a
l’optimisme serè de l’esperança: spe
gaudentes (Rm 12, 12). Saber-nos fills
de Déu ens porta també a estimar el
món, que va sortir bo de les mans del
nostre Pare Déu, i afrontar la vida
amb la clara consciència que es pot
fer el bé, vèncer al pecat i portar el
món a Déu. El Papa Francesc ho ha
expressat contemplant la nostra
Mare: De Maria, plena de gràcia,
aprenem que la llibertat cristiana
és quelcom més que el simple



alliberament del pecat. És la
llibertat que ens permet veure les
realitats terrenals amb una nova
llum espiritual, la llibertat per
estimar Déu i els germans amb un
cor pur i viure en la joiosa
esperança de l’arribada del Regne
de Crist.[13]

Llibertat d’esperit

5. Actuar lliurement, sense patir cap
coacció de cap tipus, és propi de la
dignitat humana i, més encara, de la
dignitat de les filles i dels fills de Déu.
Alhora, cal «enfortir l’estima per una
llibertat no arbitrària, sinó
veritablement humanitzada pel
reconeixement del bé que la
precedeix»:[14] una llibertat
reconciliada amb Déu.

Voldria detenir-me per això a
considerar la importància de la 
llibertat d’esperit. No em refereixo al
sentit ambigu que de vegades té
també aquesta expressió: actuar



d’acord amb els mateixos capricis i
en resistència a qualsevol norma. En
realitat, la llibertat de totes les
persones humanes està
materialment limitada per deures
naturals i compromisos adquirits
(familiars, professionals, cívics, etc.).
Tanmateix, en tot podem actuar
lliurement, si ho fem per amor:
«Dilige et quod vis fac: Estima i fes el
que vulguis.»[15] La veritable
llibertat d’esperit és aquesta
capacitat i actitud habitual d’obrar
per amor, especialment en l’afany de
seguir el que, en cada circumstància,
Déu demana a cadascú.

M’estimes? (Jn 21, 17): la vida
cristiana és una resposta lliure, plena
d’iniciativa i de disponibilitat, a
aquesta pregunta del Senyor. Per
això, res no és més fals que oposar
la llibertat a la pròpia donació, ja
que aquesta ve com a
conseqüència de la llibertat.
Mireu: quan una mare se sacrifica



per amor dels seus fills, ha triat; i,
segons la mesura d’aquest amor,
així es manifestarà la seva
llibertat. Si aquest amor és gran,
la llibertat apareixerà fecunda; el
bé dels fills prové d’aquesta
beneïda llibertat, que suposa
donació i prové d’aquesta beneïda
donació, que és justament
llibertat.[16]

En aquest horitzó s’entén que
encoratjar la llibertat de cadascú no
suposi disminuir l’exigència. Com
més lliures som, més podem estimar.
I l’amor és exigent: tot ho excusa, tot
ho creu, tot ho espera, tot ho suporta
(1 Co 13,7). Al seu torn, créixer en
l’amor és créixer en llibertat, és ser
més lliure. Amb paraules de sant
Tomàs d’Aquino: «Quanto aliquis plus
habet de caritate, plus habet de
libertate».[17] Com més intensa és la
nostra caritat, més lliures som.
També actuem amb llibertat d’esperit
quan no tenim ganes de fer alguna



cosa o això ens resulta especialment
costós, si ho fem per amor, és a dir,
no perquè ens agrada, sinó perquè
ens dona la gana. Hem de sentir-nos
fills de Déu, i viure amb la il·lusió
d’acomplir la voluntat del nostre
Pare. Fer les coses segons el voler
de Déu, perquè ens dona la gana,
que és la raó més sobrenatural.
[18]

6. L’alegria és també una
manifestació de la llibertat d’esperit. 
En allò que és humà ―ens diu sant
Josepmaria―, vull deixar-vos com a
herència l’amor a la llibertat i el
bon humor.[19] Són dues realitats
que semblen molt diferents, però que
estan connectades, perquè saber-nos 
lliures per estimar ens porta a
experimentar en l’ànima l’alegria, i
amb ella el bon humor: una mirada
al món que, més enllà del simple
caràcter natural, permet veure el
costat positiu ―i, si és el cas,
divertit― de les coses i de les



situacions. Com diu el Papa Francesc,
Ell és l’autor de l’alegria, el
Creador de l’alegria. I aquesta
alegria en l’Esperit ens ofereix la
veritable llibertat cristiana. Sense
alegria, els cristians no podem ser
lliures: ens convertim en esclaus
de les nostres tristeses.[20]

Aquesta alegria està cridada a
envair-ho tot en la nostra vida. Déu
ens vol contents. Parlant als Apòstols,
Jesús ens parla també a nosaltres: 
que la meva joia sigui també la vostra,
i la vostra joia sigui completa (Jn
15,11). Per això podem complir amb
alegria també els deures que puguin
ser desagradables. Com ens diu sant
Josepmaria, no és lícit pensar que
només és possible fer amb alegria
el treball que ens agrada.[21] Es
pot fer amb alegria ―i no de mala
gana― el que costa, el que no agrada,
si es fa per amor i amb amor i, per
tant, lliurement. Fent la seva oració
en veu alta, el 28 d’abril del 1963,



sant Josepmaria explicava així les
llums que havia rebut en el llunyà
1931: Tu has fet, Senyor, que jo
entengués que tenir la Creu és
trobar la felicitat, l’alegria. I la
raó ―ho veig amb més claredat
que mai― és aquesta: tenir la Creu
és identificar-se amb Crist, és ser
Crist i, per això, ser fill de Déu.[22]

7. Tota la llei divina, i tot el que és
voluntat de Déu per a cadascú, no és
llei que oprimeixi la llibertat; al
contrari, és lex perfecta libertatis (cf. 
St 1, 25): llei perfecta de llibertat,
com el mateix Evangeli, perquè tota
ella es resumeix en la llei de l’amor, i
no només com a norma exterior que
mana estimar, sinó alhora com a
gràcia interior que proporciona la
força per estimar. «Pondus meum
amor meus»: el meu amor és el meu
pes, deia sant Agustí,[23] referint-se
no al fet evident que de vegades
estimar sigui costós, sinó que l’amor
que portem al cor és el que ens mou,



la qual cosa ens porta a tot arreu. «Eo
feror, quocumque feror», allà on vaig,
és ell que em porta.[24] Pensem,
cadascuna i cadascun, quin és l’amor
que em porta a tot arreu?

Qui deixa que l’Amor de Déu
aconsegueixi el seu cor, experimenta
personalment fins a quin punt «la
llibertat i la donació no es
contradiuen: se sostenen
mútuament. La llibertat només pot
lliurar-se per amor; no concebo cap
altra mena de despreniment. No és
cap joc de paraules, més o menys
encertat. En la donació voluntària, a
cada instant d’aquesta dedicació, la
llibertat renova l’amor, i renovar-se
és ser contínuament jove, generós,
capaç de grans ideals i de grans
sacrificis».[25] L’obediència a Déu,
així, no només és un acte lliure, sinó
a més un acte alliberador.

Jo, per menjar, tinc un aliment que
vosaltres no coneixeu, diu Jesús als



seus deixebles: El meu aliment és fer
la voluntat del qui m’ha enviat i dur a
terme la seva obra (Jn 4, 32-34). Per a
Jesús, obeir el Pare és aliment: el que
li dona força. I així per a nosaltres:
ser deixeble de Jesús, com explicava
sant Joan Pau II, consisteix a
«adherir-se a la persona mateixa de
Jesús, compartir la seva vida i
destinació, participar de la seva
obediència lliure i amorosa a la
voluntat del Pare».[26]

Benet XVI aprofundeix en aquesta
íntima relació entre llibertat i
donació: «En la seva obediència al
Pare, Jesús realitza la seva llibertat
com a elecció conscient motivada per
l’amor. Qui és més lliure que Ell, que
és el Totpoderós? Però no va viure la
seva llibertat com a arbitri o domini.
La va viure com a servei. D’aquesta
manera “va omplir” de contingut la
llibertat, que altrament seria només
la possibilitat “buida” de fer alguna
cosa o de no fer-la. La llibertat, com



la vida mateixa de l’home, cobra
sentit per l’amor. (...) Per tant, la
llibertat cristiana no és en absolut
arbitrarietat; és seguiment de Crist
en l’entrega de si fins al sacrifici de la
creu. Pot semblar una paradoxa,
però el Senyor va viure el cim de la
seva llibertat a la creu com a cim de
l’amor. Quan en el Calvari li
cridaven: “Si ets fill de Déu, baixa de
la creu”, va demostrar la seva
llibertat de fill precisament quedant-
se en aquell patíbul per complir a
fons la voluntat misericordiosa del
Pare.»[27]

Senyor, m’has seduït i m’he deixat
seduir; has volgut forçar-me i te n’has
sortit (Jr 20,7). Quina amplitud de
sentiments es recull en aquesta
oració del profeta Jeremies! Percebre
la mateixa vocació com un do de Déu
―i no com un simple entramat
d’obligacions―, fins i tot quan patim,
és també una manifestació de
llibertat d’esperit. Que alliberador és



saber que Déu ens estima com som, i
ens crida en primer lloc a deixar-nos
estimar per Ell.

8. Llibertat d’esperit significa també
no lligar-nos a obligacions que no
existeixen; saber prescindir i canviar
amb flexibilitat tants detalls de la
vida que depenen de la nostra
iniciativa personal lliure. Com ens va
escriure fa vint anys monsenyor
Xavier, «hi ha, sens dubte, accions
degudes i d’altres que no ho són en la
seva materialitat concreta; però tant
en les primeres com a través de les
segones hem de buscar lliurement i
responsablement el compliment del
manament suprem de l’amor a Déu:
així som lliures i obedients alhora i
en qualsevol moment».[28]

En l’Obra hem de mantenir sempre
l’ambient de confiança i de llibertat
que facilita manifestar a qui
correspongui el que ens preocupa,
comentar el que no comprenem o



que ens sembla que s’hauria de
millorar. Al mateix temps, aquest
clima de confiança es nodreix també
de la lleialtat i la paciència per
suportar, amb serenitat i bon humor,
les limitacions humanes, les
situacions que contrarien, etc.
Aquesta és l’actitud d’un bon fill, que,
en exercici de la seva llibertat,
protegeix béns més grans que el seu
propi punt de vista, encara que
estigui convençut que té raó: béns
com la unitat i la pau familiar, que
no tenen preu. En canvi, quan les
nostres idees ens separen dels
altres, quan ens duen a trencar la
comunió, la unitat amb els nostres
germans, és un senyal clar que
indica que no obrem segons
l’esperit de Déu.[29]

9. Tot i que de vegades algunes
situacions ens puguin fer patir, Déu
se’n serveix amb freqüència per
identificar-nos amb Jesús. Com diu la
carta als Hebreus, Ell aprengué en els



sofriments què és obeir (He 5, 8) i va
portar així la salvació eterna per a
tots els qui l’obeeixen (5, 9): ens va
portar la llibertat dels fills de Déu.
Acceptar les limitacions humanes
que tots tenim, sense renunciar a
superar-les en la mesura que sigui
possible, és també manifestació i font
de llibertat d’esperit. Penseu en canvi
en la trista actitud del fill gran de la
paràbola (Lc 15, 25-30): com retreu al
seu pare tantes coses que havia anat
guardant amb amargor en l’ànima, i
com tampoc no és capaç d’afegir-se a
l’alegria familiar. La seva llibertat
s’havia anat fent petita i egoista,
incapaç d’estimar, d’entendre que tot
el que és meu és teu (Lc 15, 31). Vivia
a casa seva, però no era lliure,
perquè el seu cor era fora.

Que bonica és en canvi, per contrast,
la història de Rut la moabita, en qui
llibertat i donació arrelen en un
sentit profund de pertinença a la
família. Commou veure com aquesta



dona respon a la insistència de la
seva sogra, que l’animava a refer la
seva vida pel seu compte: No
insisteixis que et deixi, que em separi
de tu i me’n torni! On vagis tu, vull
venir-hi jo; on visquis tu, vull viure-hi
jo. El teu poble serà el meu poble, el
teu Déu serà el meu Déu. On moris tu,
allí moriré jo i allí seré enterrada (Rt
1, 16-17).

Contemplant la Verge Santíssima, en
fi, resulta encara més clar com la
llibertat es desplega en la donació
fidel. Considereu ara el moment
sublim en què l’arcàngel sant
Gabriel anuncia a santa Maria el
designi de l’Altíssim. La nostra
Mare escolta, i pregunta per tal
d’entendre millor què li demana el
Senyor; en acabat, surt la resposta
ferma: fiat! (Lc 1, 38) ―que es faci
en mi segons la vostra paraula!―,
el fruit de la millor llibertat: la de
decidir-se per Déu.[30]



Formar i governar persones lliures

10. En la formació, té un paper
important la direcció espiritual
personal, que s’ha de desenvolupar
sempre en un clima de llibertat i
orientar-se a formar persones que se
sentin lliures com ocells.[31] En
aquest sentit, sant Josepmaria escriu,
referint-se als que reben les xerrades
personals dels seus germans, que 
l’autoritat del director espiritual
no és potestat. Deixeu sempre una
gran llibertat d’esperit a les
ànimes. Penseu en el que tantes
vegades us he dit: perquè em dona
la gana, em sembla la raó més
sobrenatural de totes. La funció
del director espiritual és ajudar
que l’ànima vulgui ―que li doni la
gana― complir la voluntat de Déu.
No maneu, aconselleu.[32] Amb els
consells de la direcció espiritual
s’intenta secundar l’acció de l’Esperit
Sant en cada ànima i ajudar-la a
situar-se davant de Déu i davant dels



seus propis deures amb llibertat i
responsabilitat personals perquè, en
crear les ànimes, Déu no es
repeteix. Cadascú és com és, i cal
tractar cadascú segons ho ha fet
Déu i segons el porta Déu.[33]

Amb el consell, d’ordinari hi pot
haver l’exhortació afectuosa que
facilita el convenciment que sempre 
val la pena esforçar-nos per ser fidels
per amor, lliurement. També en la
direcció espiritual, alguna vegada, es
pot donar ―amb claredat, però
sempre amb afecte i delicadesa― un
“consell imperatiu”, que recordi
l’obligació de complir un deure. La
força d’aquest consell, tanmateix, no
provindria del consell mateix, sinó
d’aquest deure. Quan hi ha
confiança, es pot parlar així i s’ha de
parlar així, i qui rep aquesta
advertència ho agraeix, perquè
reconeix en aquest gest la fortalesa i
l’afecte d’un germà més gran.



11. La formació, al llarg de tota la
vida, sense descuidar-ne l’exigència
necessària, tendeix en una mesura
important a obrir horitzons. En
canvi, si ens limitéssim a exigir i a
ser exigits, podríem acabar veient
només el que no arribem a fer, els
nostres defectes i limitacions, i
oblidant el més important: l’amor de
Déu per nosaltres.

En aquest mateix context, recordem
com sant Josepmaria ens ha ensenyat
que en l’Obra, som molt amics de
la llibertat, i també ho som en la
vida interior: no ens lliguem a
esquemes ni mètodes (...). Hi ha
molta ―n’hi ha d’haver molta―
autodeterminació fins i tot en la
vida espiritual.[34] Per això, la
sinceritat en la direcció espiritual,
que ens mou a obrir lliurement
l’ànima per rebre consell, ens mou
també a la iniciativa personal, a
manifestar amb llibertat el que
veiem com a possibles punts per a la



nostra lluita interior per identificar-
nos cada vegada més amb Jesucrist.

Per això, la formació, transmetent a
tots un mateix esperit, no produeix
uniformitat, sinó unitat. De manera
gràfica deia sant Josepmaria que, en
l’Obra, es pot caminar pel camí de
moltes maneres. Es pot caminar
per la dreta, per l’esquerra, en zig-
zag, amb els peus, a cavall. Hi ha
cent mil maneres d’anar pel camí
diví: segons les circumstàncies,
serà obligatori per a cadascú,
perquè així ho imposa la
consciència, seguir un d’aquests
procediments o un altre. L’única
cosa necessària és no descaminar-
se.[35] L’esperit de l’Obra, com
l’Evangeli, no se superposa al nostre
ésser, sinó que el vivifica: és una
llavor destinada a créixer a la terra
de cadascú.

12. En la formació, és també
important evitar que un afany



excessiu de seguretat o de protecció
encongeixi l’ànima, que ens
empetiteixi. Els qui han trobat
Crist no poden tancar-se en el seu
ambient: seria una cosa ben trista
aquest empetitiment! Han d’obrir-
se com un ventall per tal d’arribar
a totes les ànimes.[36] Com n’és
d’important, doncs, formar-nos en la
necessitat de viure sense por
d’equivocar-nos, sense por de no
estar a l’altura, sense por d’un
ambient advers; i, amb visió
sobrenatural, implicar-nos ―amb
prudència i decisió― en el mateix
ambient social i professional.

L’amor a la llibertat es manifesta
també, per tant, en l’espontaneïtat i
la iniciativa en l’apostolat, que es
compagina amb els encàrrecs
apostòlics concrets. És important
tenir sempre molt en compte que el
nostre apostolat és sobretot un
apostolat personal.[37] Això mateix
regeix pel que fa a la promoció



d’activitats apostòliques per part dels
directors: No he volgut lligar-vos
mai, sinó que, al contrari, he
procurat que obreu amb una gran
llibertat. En la vostra acció
apostòlica heu de tenir iniciativa,
dins del marge amplíssim que
assenyala el nostre esperit, per
trobar ―en cada lloc, en cada
ambient i en cada temps― les
activitats que s’acomodin millor a
les circumstàncies.[38]

13. Una altra manifestació important
de l’amor a la llibertat es fa present
en el govern pastoral, que correspon
al prelat i als seus vicaris, amb
l’ajuda dels consells corresponents.
Meditem, una vegada més, amb
agraïment aquestes paraules de sant
Josepmaria: Com una conseqüència
d’aquest esperit de llibertat, la
formació ―i el govern― en l’Obra
es basa en la confiança (...). No
s’aconsegueix res amb un govern
basat en la desconfiança. En



canvi, és fecund manar i formar
amb respecte les ànimes,
desenvolupar-hi la veritable i
santa llibertat dels fills de Déu,
ensenyar-los a administrar la
llibertat. Formar i governar és
estimar.[39]

Manar amb respecte a les ànimes és,
en primer lloc, respectar
delicadament la interioritat de les
consciències, sense confondre el
govern i la direcció espiritual. En
segon lloc, aquest respecte porta a
distingir les ordres del que són
només exhortacions, consells o
suggeriments oportuns. I, en tercer
lloc ―i no per això menys
important―, és governar amb tal
confiança en els altres que es tingui
sempre, en la mesura que es pugui,
l’opinió de les persones interessades.
Aquesta actitud de qui governa, la
seva disposició a escoltar, és una
manifestació formidable que l’Obra
és família.



Tenim també una experiència
agraïda de la plena llibertat que hi ha
en l’Opus Dei en les qüestions
econòmiques, polítiques, teològiques
opinables, etc. En allò que no és de
fe, cadascú pensa i actua com vol,
amb la més completa llibertat i
responsabilitat personal. I el
pluralisme que lògicament i
sociològica es deriva d’aquest fet
no constitueix, per l’Obra, cap
problema: encara més, aquest
pluralisme és una manifestació de
bon esperit.[40] Aquest pluralisme
ha de ser estimat i fomentat, tot i que
potser a algú la diversitat de vegades
se li pugui fer costosa. Qui estima la
llibertat aconsegueix veure el que té
de positiu i amable el que els altres
pensen i fan en aquests amplis
àmbits.

Pel que fa a la manera de dur a
terme el govern, sant Josepmaria va
establir i va recordar sempre amb
força la col·legialitat, que és una altra



manifestació d’aquest esperit de
llibertat que impregna la vida a
l’Opus Dei: Us he repetit en
innombrables circumstàncies, i ho
repetiré molt més al llarg de la
meva vida, que exigeixo a l’Obra,
en tots els nivells, un govern
col·legial: perquè no es caigui en la
tirania. És una manifestació de
prudència, perquè amb un govern
col·legial els assumptes s’estudien
més fàcilment, es corregeixen
millor els errors, es perfeccionen
amb més eficàcia les tasques
apostòliques que ja van bé.[41]

La col·legialitat no és només ni
principalment un mètode o sistema
de funcionament per prendre
decisions; és, davant de tot un esperit
arrelat en el convenciment que tots
podem i necessitem rebre dels altres
llums, dades, etc., que ens ajudin a
millorar i, fins i tot, canviar d’opinió.
Alhora, això suposa precisament el
respecte ―és més, la positiva



promoció― de la llibertat dels altres,
perquè puguin exposar sense cap
dificultat els seus punts de vista.

Respecte i defensa de la llibertat en
l’apostolat

14. L’apostolat té l’origen en el desig
sincer de facilitar als altres la
trobada amb Jesucrist o una intimitat
més gran amb Ell. La nostra actitud
―davant les ànimes― es resumeix
així, en aquesta expressió de
l’Apòstol, que és gairebé un crit:
caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Co 16, 24): us estimo
a tots en Jesucrist. Amb la caritat,
sereu sembradors de pau i
d’alegria al món, estimant i
defensant la llibertat personal de
les ànimes, la llibertat que Crist
respecta i ens va guanyar (cf. Ga 4,
31).[42]

Estimem la llibertat, en primer lloc,
de les persones que intentem ajudar
a apropar-se al Senyor, en l’apostolat



d’amistat i de confidència que sant
Josepmaria ens convida a fer amb el
testimoni i la paraula. També en
l’acció apostòlica ―és més:
principalment en l’acció
apostòlica― volem que no hi hagi
ni el més petit indici de coacció.
Déu vol que se’l serveixi en
llibertat i, per tant, no seria recte
un apostolat que no respectés la
llibertat de les consciències.[43]

La veritable amistat comporta un
afecte mutu sincer, que és la
veritable protecció de la llibertat i de
la intimitat recíproques. L’apostolat
no discorre com quelcom superposat
a l’amistat, perquè ―com us he
escrit― «no fem apostolat, som
apòstols!»:[44] l’amistat és apostolat;
l’amistat és un diàleg, en el qual
donem i rebem llum; en el qual
sorgeixen projectes en un obrir-se
horitzons mutu; en el qual ens
alegrem per les coses bones i ens
ajudem en les difícils; en el qual ens



ho passem bé, perquè Déu ens vol
contents.

15. Com sabeu, el proselitisme, entès
en el sentit original, és una realitat
positiva, equivalent a l’activitat
missionera de difusió de l’Evangeli.
[45] Així ho va entendre sempre sant
Josepmaria, i no en el sentit negatiu
que ha anat adquirint aquest terme
en temps més recents. Amb tot, cal
tenir present que, més enllà del que
voldríem, de vegades les paraules
adquireixen connotacions diferents
de les que tenien en origen. Per això,
calibreu, en funció del context,
l’oportunitat de fer servir aquest
terme, perquè de vegades els vostres
interlocutors podrien entendre una
cosa diferent de la que voleu dir.

El respecte i la defensa de la llibertat
de tothom es manifesta també ―si
fos possible, més especialment― en
plantejar a una persona la
possibilitat de la crida de Déu a



l’Obra. Llibertat per aconsellar-se
amb qui vulgui i, sobretot, llibertat
plena en el discerniment de la
possible vocació pròpia i en la decisió
consegüent. Sant Josepmaria,
comentant un terme fort de
l’Evangeli, el compelle intrare
―obliga a entrar― de la paràbola (Lc
14, 23), escriu: Perquè és
característica capital del nostre
esperit el respecte a la llibertat
personal de tothom, el compelle
intrare, que heu de viure en el
proselitisme, no és com una
empenta material, sinó
l’abundància de llum, de doctrina;
l’estímul espiritual de la vostra
oració i del vostre treball, que és
testimoni autèntic de la doctrina;
el cúmul de sacrificis, que sabeu
oferir; el somriure, que us ve a la
boca, perquè sou fills de Déu:
filiació, que us omple d’una
felicitat serena ―encara que en la
vostra vida, de vegades, no hi
faltin contradiccions―, que els



altres veuen i envegen. A tot això,
afegiu-hi la vostra gràcia i la
vostra simpatia humana, i
tindrem el contingut del compelle
intrare.[46] Així queda ben clar que
l’Obra creix i ha de créixer sempre
en un clima de llibertat, i presentar
―amb decisió i amb senzillesa― la
bellesa enlluernadora de viure amb
Déu.

***

16. Veritas liberabit vos (Jn 8,32).
Totes les promeses d’alliberament
que tenen lloc al llarg dels segles són
veritables en la mesura que es
nodreixen de la veritat sobre Déu i
l’home; la veritat, que és una
persona: Jesús, camí, veritat i vida
(cf. Jn 14,6). «També avui, després de
dos mil anys, Crist apareix a
nosaltres com Aquell que porta a
l’home la llibertat basada sobre la
veritat, com Aquell que allibera
l’home d’allò que el limita,



disminueix i gairebé destrueix
aquesta llibertat en les seves arrels,
en l’ànima de l’home, en el seu cor,
en la seva consciència».[47]

Déu ens ha donat la llibertat per
sempre: aquest do no és quelcom
transitori per exercir només durant
aquesta vida a la terra. La llibertat,
com l’amor, no passarà mai (1 Co 13,
8): queda al Cel. El nostre camí fins
allà és precisament un camí cap a la
llibertat de la glòria dels fills de Déu: 
in libertatem gloriæ filiorum Dei (Rm
8, 21). Al Cel la llibertat no només no
desapareixerà, sinó que assolirà la
seva plenitud: la d’abraçar l’amor de
Déu. Un gran Amor t’espera al Cel:
sense traïcions, sense enganys: tot
l’amor, tota la bellesa, tota la
grandesa, tota la ciència...! I sense
embafament: et saciarà sense
saciar.[48] Si som fidels, per la
misericòrdia de Déu, al Cel serem
plenament lliures, per la plenitud de
l’amor.



Us beneeix amb tot afecte

el vostre Pare

Roma, 9 de gener del 2018, aniversari
del naixement de sant Josepmaria

[1] Sant Josepmaria, Carta 31-V-1954,
n. 22.

[2] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 170.

[3] Sant Josepmaria, Carta 24-X-1965,
n. 3.

[4] Benet XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 24.

[5] Ibid.

[6] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 129.



[7] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
25.

[8] Sant Josepmaria, Via Crucis, X
estació.

[9] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
26.

[10] Ibíd.

[11] Cf. Sant Agustí, Confessions, III, 6,
11.

[12] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 27.

[13] Francesc, Homilia, 15-VIII-2014.

[14] Benet XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 68.

[15] Sant Agustí, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 30.



[17] Sant Tomàs, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s.c.1.

[18] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 17.

[19] Sant Josepmaria, Carta 31-
V-1954, n. 22.

[20] Francesc, Homilia, 31-V-2013.

[21] Sant Josepmaria, Carta 29-
XII-1947, n. 106.

[22] Sant Josepmaria, notes d’una
meditació, 28-IV-1963.

[23] Sant Agustí, Confessions, XIII, 9,
10.

[24] Ibíd.

[25] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 31.

[26] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, n. 19.



[27] Benet XVI, Discurs en l’Angelus,
1-VII-2007.

[28] Xavier Echevarría, Carta
pastoral, 14-II-1997, n. 15.

[29] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 17.

[30] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 25.

[31] Sant Josepmaria, Carta 14-
IX-1951, n. 38.

[32] Sant Josepmaria, Carta 8-
VIII-1956, n. 38.

[33] Ibíd.

[34] Sant Josepmaria, Carta 29-
IX-1957, n. 70.

[35] Sant Josepmaria, Carta 2-II-1945,
n. 19.

[36] Sant Josepmaria, Solc, n. 193.



[37] Sant Josepmaria, Carta 2-X-1939,
n. 10.

[38] Sant Josepmaria, Carta 24-
X-1942, n. 46.

[39] Sant Josepmaria, Carta 6-V-1945,
n. 39.

[40] Sant Josepmaria, Converses, n.
98.

[41] Sant Josepmaria, Carta 24-
XII-1951, n. 5.

[42] Sant Josepmaria, Carta 16-
VII-1933, n. 3.

[43] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1932,
n. 66.

[44] Carta pastoral, 14-II-2017, n. 9.

[45] Cf. Congregació per a la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal sobre alguns
aspectes de l’evangelització, 3-
XII-2007, n. 12 i nota 49.



[46] Sant Josepmaria, Carta 24-
X-1942, n. 9.

[47] Sant Joan Pau II, Enc. Redemptor
hominis, 4-III-1979, n. 12.

[48] Sant Josepmaria, Forja, n. 995.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-
de-gener-de-2018/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-de-gener-de-2018/
https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-de-gener-de-2018/
https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-de-gener-de-2018/

	Carta del prelat (9 de gener de 2018) | Llibertat

