opusdei.org

Carta del prelat (9 de
gener de 2018) |
Llibertat

«Vull deixar-vos com a herencia
I’amor a la llibertat i el bon
humor», deia sant Josepmaria.
Al fil dels seus ensenyaments,
aquesta carta del prelat convida
a agrair aquesta herénciaia
reflexionar sobre el do de la
llibertat.

16/01/2018

ePub: Carta del prelat (9 de gener de
2018)


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095139967025.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095139967025.epub

Mobi: Carta del prelat (9 de gener de
2018)

PDF: Carta del prelat (9 de gener de
2018)

Escolta la lectura de la carta del
prelat (36 min). Disponible també a
ivoox i Spotify

Estimadissims, que Jesus em guardi
les filles i els fills!

1. Els passats mesos, seguint una
orientacio del Congrés general, m’he
referit amb frequiencia a la llibertat.
Ara, amb aquestes pagines, desitjo
que recordem alguns aspectes
d’aquest gran do de Déu, seguint els
ensenyaments de sant Josepmaria,
que tota la seva vida va ser un
enamorat de la llibertat. No em
cansaré de repetir, fills meus
—escrivia en una ocasio—, que una


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095412522115.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-prelat-9-de-gener-de-2018_20180117095412522115.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-9-enero-2018_CA_20180117095452207516.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/carta-9-enero-2018_CA_20180117095452207516.pdf
https://go.ivoox.com/rf/71398211
https://open.spotify.com/episode/2HVCGtYdOXvrxXBsl48ouG?si=E51qj59OSZ-OkKHLi_Z5Jg&dl_branch=1

de les caracteristiques més
evidents de U’esperit de I’Opus Dei
és el seu amor per la llibertatila
comprensio.[1] En rellegir i meditar
les seves paraules, donem moltes
gracies a Déu. Alhora, procurem
examinar, cadascuna i cadascun,
com les podem traduir millor en la
nostra vida personal, amb la gracia
de Déu. Aixi estarem també en
millors condicions per ajudar a fer
que més animes puguin arribar a la
llibertat de la gloria dels fills de Déu
(Rm 8,21).

La passio per la llibertat, la seva
exigeéncia per part de persones i
pobles, és un signe positiu del nostre
temps. Reconeixer la llibertat de
cada dona i de cada home significa
reconeixer que sOn persones: amos i
responsables dels seus propis actes,
amb la possibilitat d’orientar la seva
propia existéncia. Tot i que la
llibertat no sempre porta a desplegar
el millor de cadascu, no en podem



exagerar mai la importancia, perque
si no féssim lliures no podriem
estimar.

Pero és una pena que, en molts
ambients, hi hagi un gran
desconeixement de que és realment
la llibertat. Sovint es pretén una
llibertat il-lusoria sense limits, com a
meta ultima del progrés, mentre no
poques vegades cal lamentar també
moltes formes d’opressio i de
llibertats aparents, que en realitat
son cadenes que esclavitzen. Una
llibertat que, tard o d’hora, es revela
buida. Alguns es creuen lliures
—escriu el Papa— quan caminen al
marge de Déu, sense advertir que
es queden existencialment orfes,
desemparats, sense una llar on
retornar sempre. Deixen de ser
pelegrins i es converteixen en
errants.[2]

Cridats a la llibertat



2. Hem estat cridats a la llibertat (Ga
5, 13). La Creaci6 mateixa és una
manifestacio de la llibertat divina.
Els relats del Genesi deixen
entreveure ’'amor creador de Déu, la
seva alegria per comunicar al mon la
seva bondat, la seva bellesa (cf. Gn 1,
31),i a ’'home la seva llibertat (cf. Gn
1, 26-29). En cridar-nos a cadascun a
I’existéncia, Déu ens ha fet capacos
de triar i voler el bé, i de respondre
amb amor al seu Amor. Tanmateix,
la nostra limitacio com a criatures
també fa possible que ens apartem
de Déu. Es un misteri de la divina
Saviesa que, al crear ’home a
imatge seva i semblant a ell (cf. Gn
1, 26), hagi volgut correr el risc
sublim de la llibertat humana.[3]

Aquest risc, des de les albors de la
historia, va suposar efectivament el
rebuig de ’Amor de Déu pel pecat
original. Es va debilitar aixi la forga
de la llibertat humana cap al bé, i la
voluntat va quedar una mica



inclinada cap al pecat. Després, els
pecats personals debiliten encara
més la llibertat, i per aixo el pecat
suposa sempre, en una mesura o una
altra, una esclavitud (cf. Rm 6, 17-20).
Tanmateix, «’home continua sent
sempre lliure».[4] Tot i que «la seva
llibertat és també sempre fragil»,[5]
es manté com un bé essencial de
cada persona humana, que cal
protegir. Déu és el primer de
respectar-la i d’estimar-la, perque no
vol esclaus, sind fills.[6]

3. On abunda el pecat, sobreabunda la
gracia (Rm 5, 20). Amb la gracia,
sorgeix una llibertat nova i més alta
per a la qual Crist ens ha alliberat (Ga
5, 1). El Senyor ens allibera del pecat
mitjancant les seves paraules i les
seves obres: totes tenen una eficacia
redemptora. Per aixo, en tots els
misteris de la nostra fe catolica
aleteja aquest cant a la llibertat.
[7] Amb frequiencia us recordo la
necessitat que Jesucrist estigui al



centre de la nostra vida. Per
descobrir el sentit més profund de la
llibertat, hem de contemplar-lo a Ell.
Ens esbalaim davant de la llibertat
d’un Déu que, per pur amor, decideix
aclaparar-se prenent carn com la
nostra. Una llibertat que es desplega
davant de nosaltres, al seu pas per la
terra fins al sacrifici de la Creu: Dono
la vida i després la recobro. Ningti no
me la pren, soc jo qui la dono
lliurement (Jn 10, 17-18). No hi ha
hagut en la historia de la humanitat
un acte tan profundament lliure com
I’entrega del Senyor a la Creu: Ell es
lliura a la mort amb la plena
llibertat de ’Amor.[8]

L’evangeli de sant Joan narra un
dialeg del Senyor amb alguns que
havien cregut en Ell. Ressona amb
forca, entre les paraules de Jesus,
una promesa: Veritas liberabit vos, la
veritat us fara lliures (Jn 8,32). Quina
veritat és aquesta —es preguntava
sant Josepmaria— que inicia i



consuma en tota la nostra vida el
camide la llibertat? Us la
resumiré, amb Ualegria i amb la
certesa que provenen de la relacio
entre Déu i les seves criatures:
saber que hem sortit de les mans
de Déu, que som objecte de la
predileccio de la Trinitat
Beatissima, que som fills d’un Pare
tan gran. Jo demano al Senyor que
ens decidim a adonar-nos-en, a
assaborir-ho de dia en dia: aixi
obrarem com persones lliures.[9]

4. La nostra filiacio divina fa que la
nostra llibertat es pugui expandir
amb tota la forca que Déu li ha
conferit. No és emancipant-nos de la
casa del Pare com som lliures, sind
abracant la nostra condicio de fills.
Qui no se sap fill de Déu, desconeix
la seva veritat més intima:[10] viu
d’esquena a si mateix, en conflicte
amb ell mateix. Per aixo, com n’és
d’alliberador saber que Déu ens
estima; com n’és d’alliberador el



perdd de Déu, que ens permet tornar
a nosaltres mateixos, 1 a la nostra
veritable casa (cf. Lc 15, 17-24). En
perdonar els altres, en fi,
experimentem també aquest
alliberament.

La fe en ’'amor de Déu per cadascuna
i per cadascu (cf. 1 Jn 4, 16) ens porta
a correspondre per amor. Nosaltres
podem estimar perque Ell ens ha
estimat primer (cf. 1 Jn 4, 10). Saber
que ’Amor infinit de Déu es troba no
només en l'origen de la nostra
existéncia, sind en cada instant,
perque Ell és més intim a nosaltres
que nosaltres mateixos,[11] ens
omple de seguretat. Saber que Déu
ens espera en cada persona (cf. Mt
25, 40) 1 que vol fer-se present en les
seves vides també a través de
nosaltres, ens porta a intentar donar
amb les mans plenes el que hem
rebut. I en la nostra vida, filles i fills
meus, hem rebut i rebem molt
d’amor. Donar-lo a Déu i els altres és



I’acte més propi de la llibertat.
L’amor realitza la llibertat, la
redimeix: la fa trobar-se amb el seu
origen i amb el seu final, en ’Amor
de Déu. La llibertat adquireix el
seu auteéntic sentit quan s’exerceix
en servei de la veritat que rescata,
quan es gasta en buscar ’Amor
infinit de Déu, que ens deslliga de
tots els serveis.[12]

El sentit de la filiacio divina condueix
per aixo a una gran llibertat interior,
a una profunda alegriaia
I’'optimisme seré de I’esperanca: spe
gaudentes (Rm 12, 12). Saber-nos fills
de Déu ens porta també a estimar el
mon, que va sortir bo de les mans del
nostre Pare Déu, i afrontar la vida
amb la clara consciéencia que es pot
fer el bé, véncer al pecat i portar el
mon a Déu. El Papa Francesc ho ha
expressat contemplant la nostra
Mare: De Maria, plena de gracia,
aprenem que la llibertat cristiana
és quelcom més que el simple



alliberament del pecat. Es la
llibertat que ens permet veure les
realitats terrenals amb una nova
llum espiritual, la llibertat per
estimar Déu i els germans amb un
cor pur iviure en la joiosa
esperanca de I’arribada del Regne
de Crist.[13]

Llibertat d’esperit

5. Actuar lliurement, sense patir cap
coaccio de cap tipus, és propi de la
dignitat humana i, més encara, de la
dignitat de les filles i dels fills de Déu.
Alhora, cal «enfortir ’estima per una
llibertat no arbitraria, sino
veritablement humanitzada pel
reconeixement del bé que la
precedeix»:[14] una llibertat
reconciliada amb Déu.

Voldria detenir-me per aixo a
considerar la importancia de la
llibertat d’esperit. No em refereixo al
sentit ambigu que de vegades té
també aquesta expressio: actuar



d’acord amb els mateixos capricis i
en resistencia a qualsevol norma. En
realitat, la llibertat de totes les
persones humanes esta
materialment limitada per deures
naturals i compromisos adquirits
(familiars, professionals, civics, etc.).
Tanmateix, en tot podem actuar
lliurement, si ho fem per amor:
«Dilige et quod vis fac: Estima i fes el
que vulguis.»[15] La veritable
llibertat d’esperit és aquesta
capacitat i actitud habitual d’obrar
per amor, especialment en I’afany de
seguir el que, en cada circumstancia,
Déu demana a cadascu.

Mestimes? (Jn 21, 17): la vida
cristiana és una resposta lliure, plena
d’iniciativa i de disponibilitat, a
aquesta pregunta del Senyor. Per
aixo, res no és més fals que oposar
la llibertat a la propia donacio, ja
que aquesta ve com a
conseqiiéncia de la llibertat.
Mireu: quan una mare se sacrifica



per amor dels seus fills, ha triat; i,
segons la mesura d’aquest amor,
aixi es manifestara la seva
llibertat. Si aquest amor és gran,
la llibertat apareixera fecunda; el
bé dels fills prové d’aquesta
beneida llibertat, que suposa
donacio i prové d’aquesta beneida
donacio, que és justament
llibertat.[16]

En aquest horitzd s’entén que
encoratjar la llibertat de cadascu no
suposi disminuir I’exigéncia. Com
més lliures som, més podem estimar.
[ Pamor és exigent: tot ho excusa, tot
ho creu, tot ho espera, tot ho suporta
(1 Co 13,7). Al seu torn, créixer en
I’amor és créixer en llibertat, és ser
més lliure. Amb paraules de sant
Tomas d’Aquino: «Quanto aliquis plus
habet de caritate, plus habet de
libertate».[17] Com més intensa és la
nostra caritat, meés lliures som.
També actuem amb llibertat d’esperit
quan no tenim ganes de fer alguna



cosa 0 aixo ens resulta especialment
costos, si ho fem per amor, és a dir,
no perque ens agrada, sino perque
ens dona la gana. Hem de sentir-nos
fills de Déu, i viure amb la il-lusio
d’acomplir la voluntat del nostre
Pare. Fer les coses segons el voler
de Déu, perqueé ens dona la gana,
que és la rao més sobrenatural.
[18]

6. L’alegria és també una
manifestacio de la llibertat d’esperit.
En allo que és huma —ens diu sant
Josepmaria—, vull deixar-vos com a
hereéncia amor a la llibertat i el
bon humor.[19] Son dues realitats
que semblen molt diferents, pero que
estan connectades, perque saber-nos
lliures per estimar ens porta a
experimentar en ’anima l’alegria, i
amb ella el bon humor: una mirada
al mon que, més enlla del simple
caracter natural, permet veure el
costat positiu —i, si és el cas,
divertit— de les coses i de les



situacions. Com diu el Papa Francesc,
Ell és ’autor de I’alegria, el
Creador de l’alegria. I aquesta
alegria en I’Esperit ens ofereix la
veritable llibertat cristiana. Sense
alegria, els cristians no podem ser
lliures: ens convertim en esclaus
de les nostres tristeses.[20]

Aquesta alegria esta cridada a
envair-ho tot en la nostra vida. Déu
ens vol contents. Parlant als Apostols,
Jesus ens parla també a nosaltres:
que la meva joia sigui també la vostra,
i la vostra joia sigui completa (Jn
15,11). Per aix0 podem complir amb
alegria també els deures que puguin
ser desagradables. Com ens diu sant
Josepmaria, no és licit pensar que
només és possible fer amb alegria
el treball que ens agrada.[21] Es
pot fer amb alegria —i no de mala
gana— el que costa, el que no agrada,
si es fa per amor i amb amor i, per
tant, lliurement. Fent la seva oracié
en veu alta, el 28 d’abril del 1963,



sant Josepmaria explicava aixi les
llums que havia rebut en el llunya
1931: Tu has fet, Senyor, que jo
entengués que tenir la Creu és
trobar la felicitat, lalegria. I la
rao —ho veig amb més claredat
que mai— és aquesta: tenir la Creu
és identificar-se amb Crist, és ser
Crist i, per aixo, ser fill de Déu.[22]

7. Tota la llei divina, i tot el que és
voluntat de Déu per a cadascu, no és
llei que oprimeixi la llibertat; al
contrari, és lex perfecta libertatis (cf.
St 1, 25): llei perfecta de llibertat,
com el mateix Evangeli, perqueé tota
ella es resumeix en la llei de ’amor, i
no nomeés com a norma exterior que
mana estimar, siné alhora com a
gracia interior que proporciona la
forga per estimar. «Pondus meum
amor meus»: el meu amor és el meu
pes, deia sant Agusti,[23] referint-se
no al fet evident que de vegades
estimar sigui costos, sin6 que 'amor
que portem al cor és el que ens mou,



la qual cosa ens porta a tot arreu. «Eo
feror, quocumque feror», alla on vaig,
és ell que em porta.[24] Pensem,
cadascuna i cadascun, quin és ’amor
que em porta a tot arreu?

Qui deixa que ’'Amor de Déu
aconsegueixi el seu cor, experimenta
personalment fins a quin punt «la
llibertat i la donacid no es
contradiuen: se sostenen
mutuament. La llibertat només pot
lliurar-se per amor; no concebo cap
altra mena de despreniment. No és
cap joc de paraules, més o menys
encertat. En la donacio voluntaria, a
cada instant d’aquesta dedicacio, la
llibertat renova I’amor, i renovar-se
és ser continuament jove, generos,
capac de grans ideals i de grans
sacrificis».[25] ’obediéncia a Déu,
aixi, no només és un acte lliure, sin6
a més un acte alliberador.

Jo, per menjar, tinc un aliment que
vosaltres no coneixeu, diu Jesus als



seus deixebles: El meu aliment és fer
la voluntat del qui m’ha enviat i dur a
terme la seva obra (Jn 4, 32-34). Per a
Jesus, obeir el Pare és aliment: el que
li dona forca. I aixi per a nosaltres:
ser deixeble de Jesus, com explicava
sant Joan Pau II, consisteix a
«adherir-se a la persona mateixa de
Jesus, compartir la seva vida 1
destinacid, participar de la seva
obediéncia lliure i amorosa a la
voluntat del Pare».[26]

Benet XVI aprofundeix en aquesta
intima relacio entre llibertat i
donacid: «En la seva obediencia al
Pare, Jesus realitza la seva llibertat
com a elecci6 conscient motivada per
I’amor. Qui és més lliure que Ell, que
és el Totpoderos? Pero no va viure la
seva llibertat com a arbitri o domini.
La va viure com a servei. D’aquesta
manera “va omplir” de contingut la
llibertat, que altrament seria nomes
la possibilitat “buida” de fer alguna
cosa o de no fer-la. La llibertat, com



la vida mateixa de ’home, cobra
sentit per ’'amor. (...) Per tant, la
llibertat cristiana no és en absolut
arbitrarietat; és seguiment de Crist
en 'entrega de si fins al sacrifici de la
creu. Pot semblar una paradoxa,
pero el Senyor va viure el cim de la
seva llibertat a la creu com a cim de
I’amor. Quan en el Calvari li
cridaven: “Si ets fill de Déu, baixa de
la creu”, va demostrar la seva
llibertat de fill precisament quedant-
se en aquell patibul per complir a
fons la voluntat misericordiosa del
Pare.»[27]

Senyor, m’has seduit i m’he deixat
seduir; has volgut for¢car-me i te n’has
sortit (Jr 20,7). Quina amplitud de
sentiments es recull en aquesta
oracio del profeta Jeremies! Percebre
la mateixa vocacio com un do de Déu
—i1 no com un simple entramat
d’obligacions—, fins i tot quan patim,
és també una manifestacio de
llibertat d’esperit. Que alliberador és



saber que Déu ens estima com som, i
ens crida en primer lloc a deixar-nos
estimar per Ell.

8. Llibertat d’esperit significa també
no lligar-nos a obligacions que no
existeixen; saber prescindir i canviar
amb flexibilitat tants detalls de la
vida que depenen de la nostra
iniciativa personal lliure. Com ens va
escriure fa vint anys monsenyor
Xavier, «hi ha, sens dubte, accions
degudes i d’altres que no ho son en la
seva materialitat concreta; pero tant
en les primeres com a través de les
segones hem de buscar lliurement i
responsablement el compliment del
manament suprem de ’amor a Déu:
aixi som lliures i obedients alhora i
en qualsevol moment».[28]

En I’Obra hem de mantenir sempre
I’ambient de confianca i de llibertat
que facilita manifestar a qui
correspongui el que ens preocupa,
comentar el que no comprenem o



que ens sembla que s’hauria de
millorar. Al mateix temps, aquest
clima de confianca es nodreix també
de la lleialtat i la paciéncia per
suportar, amb serenitat i bon humor,
les limitacions humanes, les
situacions que contrarien, etc.
Aquesta és I’actitud d’un bon fill, que,
en exercici de la seva llibertat,
protegeix béns més grans que el seu
propi punt de vista, encara que
estigui convencut que té rad: béns
com la unitat i la pau familiar, que
no tenen preu. En canvi, quan les
nostres idees ens separen dels
altres, quan ens duen a trencar la
comunio, la unitat amb els nostres
germans, és un senyal clar que
indica que no obrem segons
l’esperit de Déu.[29]

9. Tot i que de vegades algunes
situacions ens puguin fer patir, Déu
se’n serveix amb frequencia per
identificar-nos amb Jesus. Com diu la
carta als Hebreus, Ell aprengué en els



sofriments que és obeir (He 5, 8) i va
portar aixi la salvacio eterna per a
tots els qui lobeeixen (5, 9): ens va
portar la llibertat dels fills de Déu.
Acceptar les limitacions humanes
que tots tenim, sense renunciar a
superar-les en la mesura que sigui
possible, és també manifestacio i font
de llibertat d’esperit. Penseu en canvi
en la trista actitud del fill gran de la
parabola (Lc 15, 25-30): com retreu al
seu pare tantes coses que havia anat
guardant amb amargor en ’anima, i
com tampoc no és capag d’afegir-se a
I’alegria familiar. La seva llibertat
s’havia anat fent petita i egoista,
incapac¢ d’estimar, d’entendre que tot
el que és meu és teu (Lc 15, 31). Vivia
a casa seva, pero no era lliure,
perque el seu cor era fora.

Que bonica és en canvi, per contrast,
la historia de Rut la moabita, en qui
llibertat i donacio arrelen en un
sentit profund de pertinenca a la
familia. Commou veure com aquesta



dona respon a la insistencia de la
seva sogra, que ’animava a refer la
seva vida pel seu compte: No
insisteixis que et deixi, que em separi
de tu i me’n torni! On vagis tu, vull
venir-hi jo; on visquis tu, vull viure-hi
jo. El teu poble sera el meu poble, el
teu Déu sera el meu Déu. On moris tu,
alli moriré jo i alli seré enterrada (Rt
1, 16-17).

Contemplant la Verge Santissima, en
fi, resulta encara més clar com la
llibertat es desplega en la donacio
fidel. Considereu ara el moment
sublim en queé l’arcangel sant
Gabriel anuncia a santa Maria el
designi de I’Altissim. La nostra
Mare escolta, i pregunta per tal
d’entendre millor qué li demana el
Senyor; en acabat, surt la resposta
ferma: fiat! (Lc 1, 38) —que es faci
en mi segons la vostra paraula!—,
el fruit de la millor llibertat: la de
decidir-se per Déu.[30]



Formar i governar persones lliures

10. En la formacio, té un paper
important la direcci6 espiritual
personal, que s’ha de desenvolupar
sempre en un clima de llibertat i
orientar-se a formar persones que se
sentin lliures com ocells.[31] En
aquest sentit, sant Josepmaria escriu,
referint-se als que reben les xerrades
personals dels seus germans, que
Pautoritat del director espiritual
no és potestat. Deixeu sempre una
gran llibertat d’esperit a les
animes. Penseu en el que tantes
vegades us he dit: perqué em dona
la gana, em sembla la rao més
sobrenatural de totes. La funcio
del director espiritual és ajudar
que I’anima vulgui —que li doni la
gana— complir la voluntat de Déu.
No maneu, aconselleu.[32] Amb els
consells de la direcci6 espiritual
s’intenta secundar l’acci6 de I’Esperit
Sant en cada anima i ajudar-la a
situar-se davant de Déu i davant dels



seus propis deures amb llibertat i
responsabilitat personals perque, en
crear les animes, Déu no es
repeteix. Cadascu és com és, i cal
tractar cadascu segons ho ha fet
Déu i segons el porta Déu.[33]

Amb el consell, d’ordinari hi pot
haver ’exhortacio afectuosa que
facilita el convenciment que sempre
val la pena esforcar-nos per ser fidels
per amor, lliurement. També en la
direccio espiritual, alguna vegada, es
pot donar —amb claredat, pero
sempre amb afecte i delicadesa— un
“consell imperatiu”, que recordi
I’obligacio de complir un deure. La
forca d’aquest consell, tanmateix, no
provindria del consell mateix, sind
d’aquest deure. Quan hi ha
confianca, es pot parlar aixi i s’ha de
parlar aixi, i qui rep aquesta
advertencia ho agraeix, perque
reconeix en aquest gest la fortalesa i
I’afecte d’un germa més gran.



11. La formacio, al llarg de tota la
vida, sense descuidar-ne I’exigencia
necessaria, tendeix en una mesura
important a obrir horitzons. En
canvi, si ens limitéssim a exigiria
ser exigits, podriem acabar veient
només el que no arribem a fer, els
nostres defectes i limitacions, i
oblidant el més important: ’amor de
Déu per nosaltres.

En aquest mateix context, recordem
com sant Josepmaria ens ha ensenyat
que en ’Obra, som molt amics de
la llibertat, i també ho som en la
vida interior: no ens lliguem a
esquemes ni meétodes (...). Hi ha
molta —n’hi ha d’haver molta—
autodeterminacio fins i tot en la
vida espiritual.[34] Per aixo, la
sinceritat en la direcci6 espiritual,
que ens mou a obrir lliurement
I’anima per rebre consell, ens mou
també a la iniciativa personal, a
manifestar amb llibertat el que
veiem com a possibles punts per a la



nostra lluita interior per identificar-
nos cada vegada més amb Jesucrist.

Per aixo, la formacio, transmetent a
tots un mateix esperit, no produeix
uniformitat, sin6 unitat. De manera
grafica deia sant Josepmaria que, en
I’Obra, es pot caminar pel cami de
moltes maneres. Es pot caminar
per la dreta, per l’esquerra, en zig-
zag, amb els peus, a cavall. Hi ha
cent mil maneres d’anar pel cami
divi: segons les circumstancies,
sera obligatori per a cadascu,
perqué aixi ho imposa la
consciéncia, seguir un d’aquests
procediments o un altre. L’inica
cosa necessaria és no descaminar-
se.[35] L’esperit de ’Obra, com
I’Evangeli, no se superposa al nostre
ésser, sino que el vivifica: és una
llavor destinada a créixer a la terra
de cadascu.

12. En la formacio, és també
important evitar que un afany



excessiu de seguretat o de proteccio
encongeixi ’anima, que ens
empetiteixi. Els qui han trobat
Crist no poden tancar-se en el seu
ambient: seria una cosa ben trista
aquest empetitiment! Han d’obrir-
se com un ventall per tal d’arribar
a totes les animes.[36] Com n’és
d’important, doncs, formar-nos en la
necessitat de viure sense por
d’equivocar-nos, sense por de no
estar a l’altura, sense por d’un
ambient advers; i, amb visio
sobrenatural, implicar-nos —amb
prudencia i decisio— en el mateix
ambient social i professional.

L’amor a la llibertat es manifesta
també, per tant, en 'espontaneitat i
la iniciativa en I’apostolat, que es
compagina amb els encarrecs
apostolics concrets. Fs important
tenir sempre molt en compte que el
nostre apostolat és sobretot un
apostolat personal.[37] Aix0 mateix
regeix pel que fa a la promocio



d’activitats apostoliques per part dels
directors: No he volgut lligar-vos
mai, sino que, al contrari, he
procurat que obreu amb una gran
llibertat. En la vostra accio
apostolica heu de tenir iniciativa,
dins del marge amplissim que
assenyala el nostre esperit, per
trobar —en cada lloc, en cada
ambient i en cada temps— les
activitats que s’acomodin millor a
les circumstancies.[38]

13. Una altra manifestacio important
de ’amor a la llibertat es fa present
en el govern pastoral, que correspon
al prelat i als seus vicaris, amb
I’ajuda dels consells corresponents.
Meditem, una vegada més, amb
agraiment aquestes paraules de sant
Josepmaria: Com una conseqiiéncia
d’aquest esperit de llibertat, la
formacio —i el govern— en ’'Obra
es basa en la confiancga (...). No
s’aconsegueix res amb un govern
basat en la desconfianca. En



canvi, és fecund manar i formar
amb respecte les animes,
desenvolupar-hi la veritable i
santa llibertat dels fills de Déu,
ensenyar-los a administrar la
llibertat. Formar i governar és
estimar.[39]

Manar amb respecte a les animes és,
en primer lloc, respectar
delicadament la interioritat de les
consciencies, sense confondre el
govern i la direccio espiritual. En
segon lloc, aquest respecte porta a
distingir les ordres del que son
només exhortacions, consells o
suggeriments oportuns. I, en tercer
lloc —i no per aixo menys
important—, és governar amb tal
confianca en els altres que es tingui
sempre, en la mesura que es pugui,
I’opinio de les persones interessades.
Aquesta actitud de qui governa, la
seva disposicio a escoltar, és una
manifestacio formidable que 1’Obra
és familia.



Tenim també una experiencia
agraida de la plena llibertat que hi ha
en ’Opus Dei en les questions
economiques, politiques, teologiques
opinables, etc. En allé que no és de
fe, cadascu pensa i actua com vol,
amb la més completa llibertat i
responsabilitat personal. I el
pluralisme que logicament i
sociologica es deriva d’aquest fet
no constitueix, per ’'Obra, cap
problema: encara més, aquest
pluralisme és una manifestacio de
bon esperit.[40] Aquest pluralisme
ha de ser estimat i fomentat, tot i que
potser a algu la diversitat de vegades
se li pugui fer costosa. Qui estima la
llibertat aconsegueix veure el que té
de positiu i amable el que els altres
pensen i fan en aquests amplis
ambits.

Pel que fa a la manera de dur a
terme el govern, sant Josepmaria va
establir 1 va recordar sempre amb
forca la col-legialitat, que és una altra



manifestacio d’aquest esperit de
llibertat que impregna la vida a
I’Opus Dei: Us he repetit en
innombrables circumstancies, i ho
repetiré molt més al llarg de la
meva vida, que exigeixo a I’Obra,
en tots els nivells, un govern
col-legial: perqué no es caigui en la
tirania. Es una manifestacio de
prudeéncia, perqué amb un govern
col-legial els assumptes s’estudien
més facilment, es corregeixen
millor els errors, es perfeccionen
amb més eficacia les tasques
apostoliques que ja van bé.[41]

La col-legialitat no és només ni
principalment un metode o sistema
de funcionament per prendre
decisions; és, davant de tot un esperit
arrelat en el convenciment que tots
podem i necessitem rebre dels altres
llums, dades, etc., que ens ajudin a
millorar i, fins i tot, canviar d’opinio.
Alhora, aix0 suposa precisament el
respecte —eés més, la positiva



promocio— de la llibertat dels altres,
perqué puguin exposar sense cap
dificultat els seus punts de vista.

Respecte i defensa de la llibertat en
Papostolat

14. I’apostolat té I'origen en el desig
sincer de facilitar als altres la
trobada amb Jesucrist o una intimitat
més gran amb Ell. La nostra actitud
—davant les animes— es resumeix
aixi, en aquesta expressio de
I’Apostol, que és gairebé un crit:
caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Co 16, 24): us estimo
a tots en Jesucrist. Amb la caritat,
sereu sembradors de pau i
d’alegria al mon, estimant i
defensant la llibertat personal de
les animes, la llibertat que Crist
respecta i ens va guanyar (cf. Ga 4,
31).[42]

Estimem la llibertat, en primer lloc,
de les persones que intentem ajudar
a apropar-se al Senyor, en I’'apostolat



d’amistat i de confidéncia que sant
Josepmaria ens convida a fer amb el
testimoni i la paraula. També en
l’accio apostolica —és més:
principalment en l’accio
apostolica— volem que no hi hagi
ni el més petit indici de coaccio.
Déu vol que se’l serveixi en
llibertat i, per tant, no seria recte
un apostolat que no respectés la
llibertat de les consciéncies.[43]

La veritable amistat comporta un
afecte mutu sincer, que és la
veritable proteccio de la llibertat i de
la intimitat reciproques. L’apostolat
no discorre com quelcom superposat
a ’amistat, perqué —com us he
escrit— «no fem apostolat, som
apostols!»:[44] ’amistat és apostolat;
I’amistat és un dialeg, en el qual
donem i rebem llum; en el qual
sorgeixen projectes en un obrir-se
horitzons mutu; en el qual ens
alegrem per les coses bones i ens
ajudem en les dificils; en el qual ens



ho passem bé, perqué Déu ens vol
contents.

15. Com sabeu, el proselitisme, entes
en el sentit original, és una realitat
positiva, equivalent a l’activitat
missionera de difusio de I’Evangeli.
[45] Aixi ho va entendre sempre sant
Josepmaria, i no en el sentit negatiu
que ha anat adquirint aquest terme
en temps més recents. Amb tot, cal
tenir present que, més enlla del que
voldriem, de vegades les paraules
adquireixen connotacions diferents
de les que tenien en origen. Per aixo,
calibreu, en funcio del context,
I’oportunitat de fer servir aquest
terme, perque de vegades els vostres
interlocutors podrien entendre una
cosa diferent de la que voleu dir.

El respecte ila defensa de la llibertat
de tothom es manifesta també —si
fos possible, més especialment— en
plantejar a una persona la
possibilitat de la crida de Déu a



I’Obra. Llibertat per aconsellar-se
amb qui vulgui i, sobretot, llibertat
plena en el discerniment de la
possible vocacio propia i en la decisio
consegient. Sant Josepmaria,
comentant un terme fort de
I’Evangeli, el compelle intrare
—obliga a entrar— de la parabola (Lc
14, 23), escriu: Perqueé és
caracteristica capital del nostre
esperit el respecte a la llibertat
personal de tothom, el compelle
intrare, que heu de viure en el
proselitisme, no és com una
empenta material, sino
Uabundancia de llum, de doctrina;
l’estimul espiritual de la vostra
oracio i del vostre treball, que és
testimoni auténtic de la doctrina;
el cumul de sacrificis, que sabeu
oferir; el somriure, que us ve a la
boca, perque sou fills de Déu:
filiacig, que us omple d’una
felicitat serena —encara que en la
vostra vida, de vegades, no hi
faltin contradiccions—, que els



altres veuen i envegen. A tot aixo,
afegiu-hi la vostra gracia i la
vostra simpatia humana, i
tindrem el contingut del compelle
intrare.[46] Aixi queda ben clar que
I’Obra creix i ha de créixer sempre
en un clima de llibertat, 1 presentar
—amb decisio i amb senzillesa— la
bellesa enlluernadora de viure amb
Déu.

KKk

16. Veritas liberabit vos (Jn 8,32).
Totes les promeses d’alliberament
que tenen lloc al llarg dels segles son
veritables en la mesura que es
nodreixen de la veritat sobre Déu i
I’home; la veritat, que és una
persona: Jesus, cami, veritat i vida
(cf. Jn 14,6). «També avui, després de
dos mil anys, Crist apareix a
nosaltres com Aquell que porta a
I’home la llibertat basada sobre la
veritat, com Aquell que allibera
I’home d’allo que el limita,



disminueix i gairebé destrueix
aquesta llibertat en les seves arrels,
en I’anima de ’home, en el seu cor,
en la seva consciencia».[47]

Déu ens ha donat la llibertat per
sempre: aquest do no és quelcom
transitori per exercir només durant
aquesta vida a la terra. La llibertat,
com I’amor, no passara mai (1 Co 13,
8): queda al Cel. El nostre cami fins
alla és precisament un cami cap a la
llibertat de la gloria dels fills de Déu:
in libertatem glorice filiorum Dei (Rm
8, 21). Al Cel la llibertat no només no
desapareixera, sino que assolira la
seva plenitud: la d’abracar ’amor de
Déu. Un gran Amor t’espera al Cel:
sense traicions, sense enganys: tot
’amor, tota la bellesa, tota la
grandesa, tota la ciéncia...! I sense
embafament: et saciara sense
saciar.[48] Si som fidels, per la
misericordia de Déu, al Cel serem
plenament lliures, per la plenitud de
I’amor.



Us beneeix amb tot afecte
el vostre Pare

Roma, 9 de gener del 2018, aniversari
del naixement de sant Josepmaria

[1] Sant Josepmaria, Carta 31-V-1954,
n. 22.

[2] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, n. 170.

[3] Sant Josepmaria, Carta 24-X-1965,
n. 3.

[4] Benet XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 24.

[5] Ibid.

[6] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 129.



[7] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
25.

[8] Sant Josepmaria, Via Crucis, X
estacio.

[9] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
26.

[10] Ibid.

[11] Cf. Sant Agusti, Confessions, 111, 6,
11.

[12] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 27.

[13] Francesc, Homilia, 15-VIII-2014.

[14] Benet XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 68.

[15] Sant Agusti, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 30.



[17] Sant Tomas, In III Sent., d. 29, q.
un., a. §, qla. 3 s.c.1.

[18] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 17.

[19] Sant Josepmaria, Carta 31-
V-1954, n. 22.

[20] Francesc, Homilia, 31-V-2013.

[21] Sant Josepmaria, Carta 29-
XII-1947, n. 106.

[22] Sant Josepmaria, notes d’'una
meditacio, 28-IV-1963.

[23] Sant Agusti, Confessions, XIII, 9,
10.

[24] Ibid.

[25] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 31.

[26] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, n. 19.



[27] Benet XVI, Discurs en I’Angelus,
1-VII-2007.

[28] Xavier Echevarria, Carta
pastoral, 14-11-1997, n. 15.

[29] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 17.

[30] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 25.

[31] Sant Josepmaria, Carta 14-
IX-1951, n. 38.

[32] Sant Josepmaria, Carta 8-
VIII-1956, n. 38.

[33] Ibid.

[34] Sant Josepmaria, Carta 29-
IX-1957, n. 70.

[35] Sant Josepmaria, Carta 2-1I-1945,
n. 19.

[36] Sant Josepmaria, Solc, n. 193.



[37] Sant Josepmaria, Carta 2-X-1939,
n. 10.

[38] Sant Josepmaria, Carta 24-
X-1942, n. 46.

[39] Sant Josepmaria, Carta 6-V-1945,
n. 39.

[40] Sant Josepmaria, Converses, n.
98.

[41] Sant Josepmaria, Carta 24-
XII-1951, n. 5.

[42] Sant Josepmaria, Carta 16-
VII-1933, n. 3.

[43] Sant Josepmaria, Carta 9-1-1932,
n. 66.

[44] Carta pastoral, 14-11-2017, n. 9.

[45] Cf. Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal sobre alguns
aspectes de l’evangelitzacio, 3-
XII-2007, n. 12 i nota 49.



[46] Sant Josepmaria, Carta 24-
X-1942, n. 9.

[47] Sant Joan Pau II, Enc. Redemptor
hominis, 4-111-1979, n. 12.

[48] Sant Josepmaria, Forja, n. 995.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-
de-gener-de-2018/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-de-gener-de-2018/
https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-de-gener-de-2018/
https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-prelat-9-de-gener-de-2018/

	Carta del prelat (9 de gener de 2018) | Llibertat

