opusdei.org

Carta del prelat (28
d'octubre de 2020) |

Vocacio

Us oferim en audio i text la
carta pastoral de Mons.
Fernando Ocdriz en la qual
reflexiona sobre I’esperit de
I’Opus Dei i les caracteristiques
de la dedicacio a I’'Obra dels
fidels segons les diferents
circumstancies personals.

06/11/2020




Escolta la lectura de la carta del
prelat (60 min). Disponible també a
ivoox i Spotify

Index de la carta
I. El do de la vocacid

II. La vocaci6é a I’Obra com a
numeraria i numerari

III. La vocacié a I’Obra com a
numeraria auxiliar

IV. La vocacidé a ’'Obra com a
agregada 1 agregat

V. Sacerdots de la Prelatura

VI. Sobre el celibat apostolic dels
numeraris i els agregats

VII. La vocaci6 a I’Obra com a
supernumeraria i supernumerari

VIII. La vocacio a ’Obra com a
agregat i supernumerari de la
Societat Sacerdotal de la Santa Creu


https://www.ivoox.com/carta-del-prelat-l-opus-dei-del-28-audios-mp3_rf_59917159_1.html
https://open.spotify.com/episode/7iXJlMmCtZreNup52Dy6dJ

Estimadissims, que Jesus em guardi
les filles i els fills!

1. Amb el centenari del naixement de
I’Obra a I’horitzo, i pensant en el vast
panorama apostolic que el Senyor
ens posa davant dels ulls, voldria que
meditéssim, pausadament i amb
profunditat, en I’ensenyament de
sant Josepmaria sobre com es
concreta per a cadascuna i cadascu la
vocacio cristiana universal a la
santedat. Des del principi, el nostre
Pare va comprendre que la
universalitat de la crida comportava
la possibilitat de la plenitud de
I’amor a Déu i als altres també enmig
del mon; al nostre moén real, amb les
seves llums i les seves ombres.

I. El do de la vocacio
Una gracia sobirana

2. Déu tria i crida tothom: Ens escolli
en ell abans de crear el mon, perqué
fossim sants, irreprensibles als seus



ulls (Ef 1, 4). La conscienciaila
responsabilitat davant d’aquest do,
mantingudes amb joventut d’anima,
ens portaran a col-laborar en la
santificacio del mon. En comunid
amb tothom a ’Església, intentem
respondre amb generositat a la
determinacio d’aquesta vocacio
cristiana per a cadascun de nosaltres
en I’Opus Dei.

Vegem la grandesa d’aquesta crida,
que omple el nostre caminar en
aquest mon amb un sentit
d’eternitat, malgrat les nostres
limitacions i els nostres errors, i les
dificultats que trobem pel cami:
malgrat tots els pesars, com solia
dir el nostre Pare.

Sant Josepmaria parlava de la
gracia sobirana de la vocacio. No
es tracta d’'una cosa d’'un moment,
siné d’una gracia permanent: Es una
Visio nova de la vida (...) com si
s’encengués una llum dins nostre; i



és, alhora, un impuls misteriods, una
forcga vital, que té quelcom d’allau
devastadora.[1] En poques
paraules, es tracta d’una gracia que
abraca la nostra vida sencera i que es
manifesta com a llum i com a forga.
Llum que ens fa veure el cami, el que
Déu vol de nosaltres; i forca, per ser
capacos de respondre a la crida, dir
que siiseguir endavant en aquest
cami.

En una de les seves cartes, el nostre
Pare escriu que en la vocacio
intervenen només la gracia de Déu
—com a causa propia—ila
generositat de la persona
interessada, moguda per aquesta
gracia.[2] E1 Senyor sempre vol que
la nostra llibertat —amb la gracia,
que no ens treu la llibertat, sind que
la perfecciona— tingui un paper
decisiu en la resposta i, per tant, en
la configuracio mateixa de la
vocacio. Una llibertat que compta
també, per al discerniment previ,



amb la llum dels consells dels qui
poden donar-los i els han de donar.

Un mateix esperit

3. Tots a ’Obra —cadascu en les
seves circumstancies personals—
tenim una mateixa vocacio: la crida a
ser i fer I’'Opus Dei, amb un mateix
esperit, amb una mateixa missio
apostolica, amb uns mateixos
mitjans.

Tots tenim el mateix esperit, que ens
mou a santificar la vida ordinaria i,
d’una manera especial, el treball. No
hi ha a la terra cap labor humana
noble que no es pugui divinitzar,
que no es pugui santificar. No hi
ha cap treball que no hagim de
santificar i fer santificant i
santificador.[3] Aquest esperit ens
porta a buscar la unio amb Déu en el
que afrontem en cada moment de la
nostra vida. Per aixo, la santificacio
del treball és polleguera al voltant de
la qual gira, en correspondeéncia amb



la gracia, la nostra cerca de la
santedat, de la identificaciéo amb
Jesucrist.

Aix0 comporta una visio positiva de
les realitats terrenals, que son les que
Déu ens ha donat. Estimem aquest
mon, sense ignorar el que s’hi oposa
al bé (cf. 1 Jn 2, 15). Les seves
inquietuds son també les nostres i, si
les seves alegries normalment ens
faciliten estimar-lo, les seves tristeses
ens han de conduir a estimar-lo
encara més. Quin consol i quin sentit
de responsabilitat susciten aquestes
paraules de sant Pau: Tot és vostre,
pero vosaltres sou de Crist, i Crist és
de Déu (1 Co 3, 23).

I sila santificacié del treball és
polleguera de la nostra santedat, el
sentit de la filiacié divina és
fonament. Una filiacio que és, per la
gracia santificant, la nostra
introduccio a la vida divina de la
Santissima Trinitat, com fills del Pare



en el Fill per ’Esperit Sant. Per la
gracia baptismal hem estat
constituits fills de Déu. Amb
aquesta lliure decisio divina, la
dignitat natural de ’home s’ha
elevat incomparablement: i si el
pecat va destruir aquest prodigi,
la Redempcio el va reconstruir de
manera encara més admirable, i
ens va portar a participar encara
més estretament de la filiacio
divina del Verb.[4]

En ser fonament, la filiacié divina
dona forma a tota la nostra vida: ens
porta a resar amb la confianca dels
fills de Déu, a moure’ns per la vida
amb la facilitat dels fills de Déu, a
raonar i decidir amb la llibertat dels
fills de Déu, a afrontar el dolor i el
patiment amb la serenitat dels fills
de Déu, a apreciar les coses boniques
com ho fa un fill de Déu. En
definitiva, la filiacio divina es troba
present en tots els pensaments, en
tots els desigs, en tots els afectes.



[5] I s’expandeix necessariament en
fraternitat. L’Esperit mateix s’uneix al
nostre esperit per donar testimoni que
som fills de Déu (Rm 8, 16). Aquest
testimoni és en nosaltres ’amor filial
a Déu,[6] que porta amb si mateix
I’amor fratern. «Altres beuen d’altres
fonts. Per a nosaltres, aquest
brollador de dignitat humana i de
fraternitat es troba en ’Evangeli de
Jesucrist».[7]

Centre i arrel de la nostra vida
espiritual, en fi, és el Sacrifici
Fucaristic. Es arrel objectivament,
perqueé «cada vegada que se celebra
sobre l’altar el sacrifici de la creu, pel
qual el Crist, el nostre anyell pasqual,
ha estat immolat (1 Co 5, 7) té lloc
I’obra de la nostra redempcio».[8]

Pero que subjectivament la vida
estigui realment centrada en
I’Eucaristia depéen també de la
correspondeéncia personal a la gracia:
Lluita per aconseguir que el Sant



Sacrifici de UAltar sigui el centre i
Uarrel de la teva vida interior, de
manera que tota la jornada
esdevingui un acte de culte —
prolongacio de la Missa que has
oit i preparacio per a la segiient—,
que es va desbordant en
jaculatories, en visites al
Santissim, en oferiments del teu
treball professional i de la teva
vida familiar.[9]

Del centre eucaristic de la vida
cristiana sorgeixen també el
desenvolupament i ’eficacia de la
missio apostolica: Si el centre dels
teus pensaments i esperances es
troba en el Sagrari, fill, que
abundants els fruits de santedat i
d’apostolat![10]

Una mateixa missio apostolica

4. Tenim la mateixa missio
apostolica: estem igualment cridats a
santificar-nos i a col-laborar amb la
missio de ’Església en la



transformacio cristiana del mon; en
el nostre cas, vivint I’esperit de
I’Opus Dei. La missio propia de
I’Obra només pot ser compresa
adequadament dins de la gran missio
de ’Església, en la qual «tots som
cridats a oferir als altres el testimoni
explicit de ’'amor salvific del Senyor,
que més enlla de les nostres
imperfeccions ens ofereix la seva
proximitat, la seva Paraula, la seva
forca, i li dona un sentit a la nostra
vida».[11]

Només a I’Església, Cos mistic de
Crist, rebem la forca per servir amb
fecunditat al mon del nostre temps.
Per aixo, fins i tot amb tots els
nostres limits, compartim els afanys,
les preocupacions i els patiments de
I’Església en cada eépoca i a cada lloc.
Cadascuna i cadascu podem fer
nostra aquella actitud de sant Pau:
Quan algu és feble, jo també m’hi
sento. Si fan caure algu, tot jo
m’encenc (2 Co 11, 29).



5. La missio apostolica no es limita a
unes determinades activitats, perque
des de ’amor a Jesucrist tot ho
podem transformar en servei cristia
als altres. Cadascu duu a terme
enterament la missio de ’Obra amb
la seva vida: a la seva familia, al seu
lloc de feina, a la societat en que viu,
entre els seus amics i coneguts. Per
aixo s’entén la insisténcia de sant
Josepmaria perqueé a I’Obra es doni
sempre una importancia
fonamental a ’espontaneitat
apostolica de la persona, a la seva
lliure i responsable iniciativa,
guiada per laccio de UEsperit; i no
a les estructures organitzatives.
[12] I d’aqui també que ’apostolat
principal a ’'Obra sigui el d’amistat i
confidencia, realitzat personalment
per cadascuna i cadascu.

Ala llum de tot aixo0, es compren
millor en quin sentit totes les
tasques apostoliques i els
instruments per posar-les en



marxa son onus et honor, carrega
i honor de tots: dels numeraris,
dels agregats, dels
supernumeraris; i també dels
cooperadors.[13] La missio
apostolica la fem, per la comunid
dels sants, tots junts a tot arreu. Per
aixo, referint-se a tots a I’Església,
sant Josepmaria recorda que si hi
posem els mitjans, serem la sal, la
llumi el llevat del mon: serem el
consol de Déu.[14]

Uns mateixos mitjans

6. Per dur a terme la nostra missio,
Crist és el cami. I per seguir-lo com a
deixebles i apostols, tots a ’'Opus Dei
tenim els mateixos mitjans: les
mateixes normes i costums de vida
cristiana, i els mateixos mitjans de
formacio espiritual i doctrinal.
Segons les circumstancies personals,
es viuen d’una manera o d’una altra,
pero el conjunt és sempre
substancialment el mateix.



Convé no perdre de vista que es
tracta de mitjans —i no de finalitats
— que condueixen, per la gracia de
Déu, a créixer en la vida
contemplativa enmig dels afanys
humans, alimentats per la
sobreabundancia de la vida en Crist
que ens donen els sagraments, i molt
especialment la Sagrada Eucaristia.

Les practiques de pietat son part d’un
dialeg d’amor que inclou tota la
nostra vida i que ens porten a una
trobada personal amb Jesucrist. Son
moments en que Déu ens espera per
compartir la seva vida amb la nostra.
L’esfor¢ per complir-les ens allibera,
ja que «la santedat té la flexibilitat
dels musculs solts (...). La santedat
no té pas la rigidesa del cartro:
sap somriure, cedir, esperar. Es
vida: vida sobrenatural.[15]

D’aquesta manera, confiant en la
misericordia de Déu, intentarem
viure buscant sempre la perfeccio de



la caritat, segons I’esperit que Déu
ens ha donat. Ser sants no és fer cada
vegada meés coses o complir certs
estandards que ens hagim imposat
com a tasca. El cami de la santedat,
com ens explica sant Pau, consisteix
a correspondre a I’acci6 de I’Esperit
Sant fins que Crist estigui format en
nosaltres (cf. Ga 4, 19).

Unitat i diversitat

7. El1 nostre Pare veia la labor de
I’Obra com un sol teixit, format per
les diferents maneres de viure la
mateixa vocacio. Per aixo insistia que
a ’Obra no hi ha classes, ni membres
de primera o de segona: ni per les
diferents modalitats en queé es viu la
vocacio, ni pel tipus de feina
professional que s’exerceix. Com en
qualsevol realitat de caracter
sobrenatural, el que és essencial —
que no es pot jutjar en aquesta terra
— és la correspondencia a ’amor de
Déu.



Sant Josepmaria expressava aquesta
unitat de vocacio dient que la nostra
és una sola vocacio divina, un sol
fenomen espiritual, que s’adapta
amb flexibilitat a les condicions
personals de cada individu i al seu
propi estat. La identitat de vocacio
comporta una igualtat de
dedicacio, dins dels limits
naturals que imposen aquestes
diverses condicions.[16]

Com és natural, la unitatila
diversitat a I’Obra inclouen la
relativa a homes i dones: és unitat
d’esperit, de missio apostolica i de
mitjans, juntament amb la separacio
d’activitats propies d’unes i d’altres.
A més, entre homes i dones, en els
assumptes comuns a tota ’Obra, hi
ha unitat de direccio en ’aspecte
central i regional. Els organs de
govern d’homes i de dones tenen la
mateixa iniciativa i responsabilitat.
En determinats casos importants
establerts pel Dret, tenen la mateixa



capacitat d’acceptar o de rebutjar les
propostes del Prelat o, a les Regions,
les del Vicari regional.

Amb tota la nostra vida

8. Podria semblar que alguns tenen
més dedicacio a la missio de ’Obra
que altres. No és aixi. Tots viuen amb
igual dedicacio, perque ser i fer
I’Opus Dei no consisteix només, ni
principalment, a col-laborar en
determinades tasques o en les labors
corporatives d’apostolat. La vocacio i
la missio corresponent inclouen tota
la nostra vida, no només una part;
tota la vida és ocasio i mitja de
trobada amb Jesucrist i d’apostolat.

A proposit d’aixo mateix, sant
Josepmaria escrivia que la nostra
crida suposa una trobada
vocacional plena, perqué —sigui
quin sigui Uestat civil de la
persona— és plena la seva
dedicacio al treball i al
compliment fidel dels seus propis



deures d’estat, segons l’esperit de
I’Opus Dei. Per aixo, dedicar-se a
Déu en I’Opus Dei no implica una
seleccio d’activitats, no suposa
dedicar més o menys temps de la
nostra vida per utilitzar-lo en
obres bones i abandonar-ne
d’altres. L’Opus Dei s’empelta en
tota la nostra vida.[17] Trobada
vocacional plena, omnicomprensiva
de la mateixa vida, amb plenitud de
dedicacio, ja que en tot hi ha una
crida de Déu a estimar-lo i a servir
els altres, amb un amor que és
llibertat interior. Per aixo, com
comentava el beat Alvar, «’Obra
exigeix una gran elasticitat: un
minim de reglament, perque és
necessari; pero minim, perque la
lletra no mati ’esperit: Littera enim
occidit, spiritus autem vivificat (2 Co
3, 6)».[18]

9. Amb aquestes pagines us voldria
convidar també a renovar
I’agraiment al Senyor pel do de la



vocacio. Un agraiment joios, no
només per la bellesa de ’'Obra, en
considerar-la tal com la vol Déu en el
seu conjunt, sind també en
contemplar, cadascuna i cadascun,
com aquesta bellesa es fa plenament
present en la manera personal en
que cada fidel de la Prelatura viu
aquesta mateixa vocacio: com a
numeraris —en el cas de les dones,
també com a numeraries auxiliars—,
com a agregats, com a
supernumeraris o com a socis de la
Societat Sacerdotal de la Santa Creu.

En aquest context, voldria insistir en
el que us escrivia fa uns mesos:
I’experiéncia de la debilitat personal
propia i d’altri, en comparaciéo amb
la formidable proposta que la fe
cristiana i I’esperit de ’Obra ens
presenten, no ens ha de produir
desanim. Davant del desencant que
ens pugui produir la desproporcio
entre el que ésideal i la pobra
realitat de la nostra vida, tinguem la



seguretat que podem recomencar
cada dia amb la forca de la gracia de
I’Esperit Sant.[19]

II. La vocacio a I’Obra com a
numeraria i numerari

10. Al cor de I’Obra, els numeraris
—cridats a una missio especial de
servei— saben posar-se als peus de
tots els seus germans per fer-los
amable el cami de la santedat; per
atendre’ls en totes les seves
necessitats de ’anima i del cos;
per ajudar-los en les seves
dificultats i fer possible, amb el
seu entregat sacrifici, Uapostolat
fecund de tots.[20] D’aquesta
manera, els numeraris donen vida als
seus germans: la seva labor, en
mantenir actiu i despert Uesperit
en tots, porta com a conseqiiéncia
una realitat extraordinaria de
fraternitat i d’unitat.[21]

En les numeraries i els numeraris la
vocacio a ’Opus Dei esta



determinada pel do del celibat
apostolic i la plena disponibilitat per
a les tasques de formacio i les labors
apostoliques. Aquesta disponibilitat,
entesa i realitzada com una missio
especial de servei als altres, es veu
facilitada en principi pel fet que els
numeraris viuen en un centre de
I’Obra. Tanmateix, hi pot haver
moltes circumstancies que facin
convenient que no sigui aixi. Aixo no
afecta ni la seva identitat ni la seva
missio, ja que sempre se sabran al
servei de tots els altres, visquin on
visquin.

Un cor disponible

11. La disponibilitat dels numeraris
per servir els altres consisteix en una
auténtica disponibilitat del cor: la
llibertat efectiva de viure només per
a Déu i, per ell, per als altres, unida a
la voluntat d’ocupar-se de les tasques
que es necessitin a I’Obra.



Per a uns, la disponibilitat es
concretara a col-laborar en tasques
de formacio i labors apostoliques,
mentre es dediquen a una feina
professional corresponent als seus
talents, estudis i preferéncies, per
portar-hi I’alegria de I’Evangeli. Per a
d’altres, es tractara de dedicar-se
com a feina professional a
I’administracid dels centres de
I’Obra, o a tasques de formacio, de
govern, de direccio o de col-laboracio
en activitats apostoliques.

D’altra banda, la disponibilitat no es
limita a una actitud passiva de fer el
que em demanin, sino que es
manifesta en la seva plenitud quan
pensem quins talents hem rebut de
Déu per posar-los a disposicio de la
missio apostolica; ens avancem, ens
oferim, amb iniciativa. Per aixo, la
disponibilitat no és immobilitat, sino,
tot el contrari, el desig habitual de
moure’s al pas de Déu.



Cal entendre i viure la plena
disponibilitat com a llibertat, en el
sentit de no tenir cap altre lligament
que 'amor (és a dir, no estar lligats
necessariament a una feina, a un lloc
de residencia, etc., sense deixar per
aixo d’estar ben arrelats on siguem).
El que ens fa lliures no son les
circumstancies externes, sino ’amor
que portem al cor.

Com a concrecio d’aquesta particular
tasca de servei, el nostre Pare ha
previst que la labor de govern en
I’Opus Dei recaigui en les numeraries
i els numeraris. La dedicacio a
aquestes tasques és necessaria, ja
que sosté la vida del conjunt.
Tanmateix, seria equivocat pensar
que estan més disponibles o que fan
més I’Opus Dei els qui tenen aquesta
dedicacio a les tasques de govern o
de formacio. En aquest sentit,
monsenyor Xavier escrivia en una de
les seves cartes: «No hi ha més remei
que algunes filles i alguns fills meus



retallin la seva activitat professional
—o fins i tot la deixin de banda
completament, almenys durant algun
temps— per dedicar-se a ajudar els
seus germans en la vida espiritual i
dirigir la labor apostolica».[22]

El nostre Pare expressa en molts llocs
aquesta plena disposicio interior; per
exemple: Tots amb vocacio divina,
els numeraris s’han d’entregar
directament i immediatament al
Senyor en holocaust, lliurant tot el
que és seu, tot el seu cor, les seves
activitats sense limitacio, la seva
hisenda, la seva honra.[23] Es
tracta precisament d’entregar
lliurement, per fer I’Obra, totes les
activitats, siguin les que siguin, sense
limitacions. Com és obvi, de vegades
hi ha circumstancies que
condicionen objectivament la
possibilitat d’assumir alguns
encarrecs o tasques en un
determinat moment. Per aixo
insisteixo que el que és important és



la disposicio interior de plena
disponibilitat a servir els altres, per
amor a Jesucrist.

Un grup clavat a la Creu

12. Recordem també aquestes altres
paraules de sant Josepmaria: Nostre
Senyor no vol una personalitat
efimera per a la seva Obra: ens
demana una personalitat
immortal, perqueé vol que —a
I’Obra— hi hagi un grup clavat a
la Creu: la Santa Creu ens fara
perdurables, sempre amb el
mateix esperit de VEvangeli, que
portara Uapostolat d’accio com a
fruit sabords de l’oracio i del
sacrifici.[24] El nostre Pare no
indica qui forma aquest grup clavat a
la Creu, pero el beat Alvar, en la nota
que comenta aquest paragraf,
assenyala que ja es veuen aqui
anunciades o al-ludides les diverses
maneres de viure la vocacio a ’Obra.
Pel context podem pensar que, en



aquest cas, es refereix sobretot als
numeraris i les numeraries.

En alguns altres llocs, sant
Josepmaria es refereix també als
sacerdots com a especialment clavats
a la Creu. I és que, en realitat, clavats
a la Creu hi hem d’estar tots, també
els agregats i els supernumeraris,
perqueé és alla on trobem el Senyor,
com diu el nostre Pare en paraules
que expressen una profunda
experiéncia personal seva: Tenir la
Creu és identificar-se amb Crist, és
ser Crist i, per aixo, ser fill de Déu.
[25]

Tot i que a les numeraries i els
numeraris potser us pot resultar
humanament costés deixar per un
temps una professio prévia per
dedicar-vos professionalment a un
altre tipus d’activitats
(Padministraci6 dels centres de
I’Obra, el govern, la formacid, la
direccio o la col-laboracio en



activitats apostoliques), es tracta
d’una trobada fecunda amb la Creu,
el lloc de la identificacio més
profunda amb Crist i font, moltes
vegades insospitada, d’una gran
alegria sobrenatural.

13. Quan demanem l’admissio a
I’Obra coneixem i adoptem
lliurement —per amor!— aquesta
actitud de disponibilitat, que ens
porta a sumar-nos a un projecte divi.
Alhora, com tot en la vida espiritual,
la maduracio efectiva del lliurament
va creixent amb el temps. Aquest
creixement es produeix a través de la
formacio, de la vida interior i amb
diverses experiéncies de
disponibilitat —petits canvis de
plans, encarrecs, etc.— que preparen
I’anima per a grans canvis, si fossin
necessaris. Com és natural, els
directors sempre intenten tenir
préviament I'opinio de les persones
interessades quan es tracta
d’encarrecs o canvis d’entitat



important, les quals, tot i que
manifestin amb senzillesa les
dificultats que hi puguin veure,
mantenen la disposicio d’estar
disponibles per al que faci falta, per
amor a Déuia les animes.

El que és decisiu, insisteixo, és que
cadascu tingui aquesta disposicio
interior habitual de lliurament als
seus germans i a tantissimes altres
persones que esperen el nostre
servei cristia: Alceu els ulls i mireu els
camps; ja son rossos, a punt de segar!
(Jn 4, 35).

Aquesta actitud és perfectament
compatible amb una ambicio
professional sana i amb una
preocupacio logica i responsable de
sostenir-se economicament i
d’atendre les necessitats de la nostra
familia sobrenatural. La
disponibilitat per canviar de tasca
professional, si I’Obra ho requereix,
precisament per dedicar-se a la



formacio dels altres, va unida a la
conviccio de ser dones i homes que
volen ser presents, com els seus
iguals, en els desafiaments del mon,
perque la seva missio és ajudar a
transformar-lo i portar-lo a Déu. I
aixo també es fa d’'una manera molt
eficag des dels llocs de direccid i de
formacio de I’Obra.

Les numeraries i els numeraris viviu
el do del celibat apostolic com a
plenitud d’amor en Crist, que obre a
una paternitat i maternitat
espirituals. Esteu cridats a ser un
testimoni viu d’entrega total a Déu, al
mig del mon, amb una disponibilitat
plena al servei de tothom: enamorats
de Jesus, dels altres i del mon. Rebeu
una crida peculiar a custodiar una
familia sobrenatural i a preocupar-
vos pels vostres germans.

Teniu un horitzé amplissim: amb la
vostra vida entregada, de vegades
potser amagada i sense brillantor



humana, arribeu amb fecunditat fins
a I'ultim raco6 del mon.

III. La vocaciod a I’Obra com a
numeraria auxiliar

14. Les numeraries auxiliars teniu
una funcio6 especial de servei, que
desenvolupeu creant i mantenint
I’ambient de llar cristiana als centres
de I’Obra. Feu realitat aquesta tasca
amb el vostre treball professional,
que en el vostre cas és
I’Administracié. Com sabeu, no es
tracta només de dur a terme una
serie de tasques materials, que en
diverses mesures podem i hem de fer
entre tots, sind de preveure-les,
organitzar-les i coordinar-les de
manera que el resultat sigui
precisament aquesta llar on tots se
sentin a casa, acollits, afirmats,
cuidats 1, alhora, responsables.
Aquesta tasca, que fora d’aixo té una
gran importancia per a tota persona
humana, repercuteix en la fisonomia



i en la fermesa espiritual de tota
I’Obra, de tots i cadascun dels seus
membres. Les dones us convertiu
aixi «en un recolzament
insubstituible i en una font de forca
espiritual per a la resta, que
perceben la gran energia»[26] del
vostre esperit.

La prioritat de la persona i de la
familia

15. Amb el vostre treball cuideu i
serviu la vida a I’Obra, poseu la
persona singular com a focus i
prioritat de la vostra labor. Aixo és
una expressio molt concreta del fet
que I’Obra és familia; una familia
veritable, no en el sentit metaforic.
Recordeu com el nostre Pare ens ha
dit tantes vegades que els vincles a
I’Obra s6n més forts que els de la
sang, cosa que té consequencies
també afectives, d’afecte mutu.

Sant Josepmaria considerava sovint
que el treball de I’Administracio és el



mateix que feia la Mare de Déu. Per
aixo, l’aire de familia de I’Obra ha de
ser com un reflex, com una
continuacio del que va ser —encara
que no ho hagim vist, ens ho podem
imaginar— l’ambient de la llar de
Natzaret.

Tot i que a la feina propia de
I’Administracié dels centres se
I’anomeni de diferents maneres en
les diferents cultures, les numeraries
auxiliars en realitat sou germanes,
mares, part integrant de la familia,
igual que el Pare i les altres filles i
fills. Per la gracia que heu rebut de
Déu per cuidar tothom a I’Obra, sant
Josepmaria deia que —si hagués
pogut— hauria estat numeraria
auxiliar. Us anomenava les seves
filles petites, perque vau ser les
ultimes a arribar a I’Obra, i no per
considerar-vos menors d’edat. Al
contrari, confiava especialment en la
vostra fidelitat, madura i ferma, per



tirar endavant les grans intencions
de I’Obra.

De tots els ambients

16. Es una realitat formidable que les
numeraries auxiliars procediu de
tots els ambients. De fet, de vegades
algunes es plantegen el dubte de si
Déu els demana de ser numeraria o
numeraria auxiliar. Un element que
cal tenir present, entre d’altres, és la
mateixa inclinacio a les tasques més
directament orientades al serveiila
cura de les persones. Com és natural,
el discerniment depén, en darrer
terme, de cadascuna, amb
I’orientacio de la direcci¢ espiritual i
de les directores.

En qualsevol cas, es compren que la
feina de I’Administracio té una gran
dignitat: donar i mantenir I’escalf de
llar en una familia. A més, les
persones que treballen a
I’Administracio, a través d’aquesta
professio —perqueé ho és, veritable



i noble— influeixen positivament
no sols sobre la familia, sino sobre
gran nombre d’amics i de
coneguts, sobre les persones amb
qui es relacionen d’una manera o
altra, complint una tasca molt
més extensa a vegades que la
d’altres professionals.[27]

Apostolat dels apostolats

17. Sant Josepmaria valorava el
treball de ’Administracio fins al punt
de considerar-lo apostolat dels
apostolats. Sense aquest treball,
I’Obra no podria tirar endavant.

Es apostolat dels apostolats, en
primer lloc, perque en si mateix és
un apostolat directissim. Insisteixo
que no es limita a proporcionar uns
serveis materials, en si mateixos
necessaris i importants; sobretot és
que aquesta tasca, transformada en
oracio, influeix molt directament en
la formacié humana i espiritual de
les persones del centre administrat.



[’ambient que creeu forma, i forma
molt.

La vostra feina ben feta, en efecte,
materialitza un esperit i el comunica
eficacment per la via dels fets, d’'una
manera concreta i constant. Per aixo
intenteu donar la maxima
professionalitat al treball de la llar,
com cadascun dels meus fills fa amb
la seva tasca. I, en elevar-lo a
I’horitzo del treball santificat, poseu
la competencia professional
directament al servei de les persones
iel convertiu en un factor
d’humanitzacid 1 d’inspiracio per al
treball professional de tots.

En segon lloc, la feina de
I’Administracié és apostolat dels
apostolats perque fa possible la resta,
actua com a saba i impuls,
especialment en la mesura que
procureu transformar-lo en dialeg
amb Déu. En treballar a
I’Administracio —sant Josepmaria



us escrivia—, participeu en tots els
apostolats, col-laboreu en tota la
labor. La seva bona marxa és una
condicio necessaria, 'impuls més
gran per a tota I’Obra, si ho feu
amb amor de Déu.[28] Es nota
molt quan, a I'inici del treball
apostolic en un pais o en una ciutat,
encara no hi ha Administracio;
també es nota que, quan ja n’hi ha,
I’Obra pren més vida i més
dinamisme. A més, com €s logic, les
numeraries auxiliars col-laboreu en
moltes altres activitats apostoliques,
en la mesura que us és possible en
cada cas.

També diem que ’Administracio és la
columna vertebral de I’'Obra, perque
sosté tot el cos que, si no fos aixi, no
es mantindria dret. Aix0 és aixi
gracies a Déu; es tracta de quelcom
que hem de considerar i valorar
sempre. Naturalment, també
constituiu aquesta columna vertebral
1 aquest apostolat d’apostolats les



altres numeraries que treballeu a
I’Administracio.

Les meves filles numeraries auxiliars
teniu una missio entusiasmadora:
transformar aquest mon, avui tan ple
d’individualisme i indiferéencia, en
una autentica llar. La vostra tasca,
feta amb amor, pot arribar a tots els
ambients. Esteu construint un mon
més huma i més divi, perque el
dignifiqueu amb la vostra feina
convertida en oracio, amb el vostre
afecte 1 amb la professionalitat que
poseu en la cura de les persones en la
seva integritat.

IV. La vocacio a I’Obra com a
agregada i agregat

Amb caracter propi

18. Els agregats feu I’Opus Dei
principalment a través d’un profund
apostolat personal en el vostre
ambient professional i familiar,
col-laborant amb els numeraris en



I’atencio dels altres fidels de I’Obra.
Amb les vostres vides manifesteu el
caracter libérrim que té ’activitat
apostolica de tothom que esta
batejat, la tireu endavant amb totes
les energies d’un cor celibatari. Per
aixo sant Josepmaria podia dir-vos:
Us tinc enveja, la vostra entrega a
Déu és total i plena com la meva,
pero podeu arribar més lluny.[29]
Que volia dir amb aix0? Volia dir que
el més important és ser al mig del
mon, enmig de les activitats, dels
treballs, de les families, per portar-hi
la vida cristiana.

Us trobeu en circumstancies molt
variades i us moveu en tota mena
d’ambients professionals. La vostra
vida s’obre a un camp il-limitat de
possibilitats en queé encarnar i
difondre I’esperit de ’Opus Dei. Per
la varietat dels vostres origens,
arribeu a tot el teixit social; per la
maxima permanencia a cada lloc,
faciliteu I’arrelament dels apostolats



al territori; el vostre tipus de vida us
permet conrear una gran diversitat
de relacions d’'una manera molt
estable: familiars, professionals, de
veinat, al poble, a la ciutat o al pais
on viviu. Arribeu més enlla, com
afirmava sant Josepmaria, no nomeés
en extensio de ’apostolat, sin6é en
profunditat, també perqué mostreu
vivencialment el que suposa un
lliurament a Déu enmig del mon, amb
cor indivis.

S’entén molt bé, per aixo, que el
nostre Pare volgués que els agregats
fossiu el doble en nombre que els
numeraris: perquée el més important
és la labor enmig de les
circumstancies ordinaries i de les
feines de cadascuna i de cadascun.

Si algu, plantejant-se la seva possible
vocacio a I’'Obra, dubtés entre
numerari o agregat, podria ser
necessari fer-li veure que seria una
equivocacio pensar que ser numerari



és més que ser agregat. Aixo té molta
importancia en el discerniment de la
vocacio. Hi ha casos en que la
manera en que es concreta la vocacid
a I’Obra és evident: per exemple, un
home casat pot ser supernumerari,
pero no agregat ni numerari.
Tanmateix, hi ha altres casos menys
evidents, i I'ultim discerniment I’ha
de fer la persona interessada: és ella
la que experimenta que li demana
concretament Déu, dins d’una
vocacio unica i comuna. Logicament,
per prudéncia, és molt oportu
aconsellar-se en la direccio
espiritual, i també amb els directors,
que coneixen la persona i voldran
discernir-hi quina és la voluntat de
Déu.

La bona olor de Crist

19. Referint-se concretament a les
agregades i als agregats, sant
Josepmaria escrivia: A través de la
seva feina —que de vegades fan en



obres corporatives—, en totes les
circumstancies de la societat, a
tots els llocs, als racons més
diversos de la terra, porten a tot
arreu, entre els seus companys, la
bona olor de Crist; i s’esforcen per
orientar amb sentit cristia les
tasques —tant oficials com
privades— socials, professionals,
economiques, etc., dels que
pertanyen a la seva classe i
condicio social. I aixo sense
necessitat, ordinariament, que
canviin de domicili o de feina.[30]
Per aixo, he escoltat directament
monsenyor Xavier afirmar —
recollint un ensenyament de sant
Josepmaria— que les agregades i els
agregats expresseu d’una manera
especialment clara que és 1’Opus Dei,
per la santificacio de la vida
ordinaria, del treball professional i
de la vida familiar, sense canviar de
lloc.



Els agregats de vegades treballeu en
obres corporatives d’ensenyament o
en altres activitats apostoliques.
Tanmateix, no és aquesta la vostra
principal manera de participar en la
missio de I’'Obra, ja que esta tota a les
vostres mans. De vegades cal que
assumiu aquests encarrecs, pero el
principal és la santificacio de la vida
ordinaria, el tracte d’amistat i
confidencia amb la gent i, quan sigui
el cas, ’acompanyament dels vostres
amics als mitjans de formacio de les
labors de sant Rafael i de sant
Gabriel... En definitiva, Déu us crida
a ser llevat al mig de la massa. El que
és important en vosaltres, insisteixo,
és la labor enmig de les
circumstancies ordinaries i de les
feines de cadascuna i de cadascun.

V. Sacerdots de la Prelatura

20. D’entre els numeraris i els
agregats sorgeixen les vocacions al
sacerdoci en I’Obra, essencials com



els laics en la realitat teologica i
juridica de la Prelatura. Aquesta
crida no és una coronacio de la
vocacié a I’'Obra, sin6é una nova
manera de viure-la, amb més
obligacio que els altres de posar el
cor a terra com una catifa, perque
els seus germans hi trepitgin tou.
[31]

Juntament amb el que és propi del
ministeri sacerdotal de I’'Església —
que té el seu centre en ’Eucaristia—,
els sacerdots de la Prelatura es
dediquen principalment al servei
ministerial dels altres fidels i a
I’atenci6 sacerdotal de les seves
activitats apostoliques.
Concretament, per la peculiar missio
pastoral de la Prelatura, s’ocupen
sobretot de la celebracid dels
sagraments de I’Eucaristia i de la
Peniténcia, de la predicacio de la
Paraula de Déu, de la direccio
espiritual i d’'una extensa tasca de
formacio doctrinal.



El fet que els sacerdots de la
Prelatura visquin, com la resta,
I’esperit de I’Obra, implica un cert
estil sacerdotal: en el seu ministeri
reflecteixen necessariament la
secularitat; respecten i promouen
amb gran delicadesa la
responsabilitat i la iniciativa dels
fidels laics; actuen de manera
sobrenatural per apropar les
persones a Déu; fomenten en els
altres la llibertat d’esperit, que és
estimar; actuen amb iniciativa per
tenir una feina sacerdotal abundant.
Naturalment, en la mesura del que
sigui possible, també col-laboren en
activitats de les diocesis.

Al servei dels altres

21. Al comengament d’una de les
seves cartes, especialment dirigida
als seus fills sacerdots, sant
Josepmaria escrivia: Us heu
ordenat, fills meus sacerdots, per
servir. Deixeu-me que comenci



amb el record que la vostra missio
sacerdotal és una missio de servei.
Us conec, i sé que aquesta paraula
—servir— resumeix els vostres
afanys, tota la vostra vida, i és el
vostre orgull i el meu consol:
perque aquesta voluntat bona i
sincera que teniu —com els vostres
germans laics i les vostres
germanes— d’estar ocupats
sempre en fer el bé als altres em
dona dret a dir que sou gaudium
meum, et corona mea (Fl 4, 1); el
meu goig i la meva corona.[32]

Als sacerdots, ’esperit de servei us
mou a sentir-vos i a ser a la practica
un més entre els vostres germans,
conscients que a I’Obra hi ha una
sola classe, encara que estigui
formada per clergues i laics.[33]
Alhora, amb el vostre exemple i la
vostra paraula, intenteu ser com
despertadors dels desitjos de
santedat en els altres i instruments
d’unitat a ’Obra. Sent sempre molt



propers a tots, intenteu mantenir un
to huma adequat, la gravetat
sacerdotal en la manera de
presentar-vos, en les converses, etc.

Fills meus, si sant Josepmaria deia a
tothom que és de Crist, de qui hem
de parlar, i no de nosaltres
mateixos,[34] els sacerdots us
esforceu especialment per no brillar,
per no ser protagonistes, i intenteu
que el protagonisme i la brillantor de
la vostra vida siguin els de Jesucrist, i
que brillin en tot cas les vostres
germanes i els vostres germans. Per a
aixo, com bé sabeu i procureu viure,
és especialment necessaria la vostra
unié amb Déu, la vostra oracio i
sacrifici alegre, en unitat de vida.

VI. Sobre el celibat apostolic dels
numeraris i els agregats

22. Lavocacio a I’Obra en els
numeraris i els agregats, i
numeraries i agregades, comporta el
celibat apostolic, que és un do de Déu



i resposta a aquest do per
correspondencia d’amor a ’Amor.
Tingueu sempre present que és
PAmor —PAmor dels amors— el
motiu del nostre celibat.[35] Per
aixo0, no s’ha de considerar el celibat
sol ni principalment com una opcio
funcional, és a dir, com quelcom
adequat per dedicar-nos meés a la
labor de I’Obra o per poder anar d’un
lloc a un altre. Es veritat que el
celibat fa aix0 possible o ho facilita,
pero el seu motiu fonamental és el de
ser un do particular d’identificacio
amb la vida de Crist. «El celibat ha de
ser un testimoni de fe: la fe en Déu es
fa concreta en aquesta forma de
vida, que només pot tenir sentit a
partir de Déu. Fundar la vida en el
celibat, renunciant al matrimoniia
la familia, significa acollir i
experimentar Déu com a realitat, per
poder-lo portar aixi als homes».[36]

El celibat apostolic no ens separa dels
altres; perdo com que comporta un



compromis de cor indivis per a Déu,
s’ha de notar en un tenor de vida
entregada, analeg al d’'una persona
casada, que no es comporta com si
no tingués cap compromis de
fidelitat al seu consort.

La vocacio, viscuda amb radicalitat,
de vegades xoca amb els estandards
del mon. Aqui també podem aplicar
aquestes paraules més generals de
sant Josepmaria: “I en un ambient
paganitzat o paga, quan topi
aquest ambient amb la meva vida,
no semblara com postissa la meva
naturalitat?”, em demanes. —I et
contesto: Topara, sens dubte, la
teva vida amb la d’ells; i aquest
contrast, que confirma amb les
teves obres la teva fe, és justament
la naturalitat que jo et demano.
[37]

Renovem sempre de nou el
convenciment que el do del celibat
apostolic manifesta una predileccio



divina, una crida a una identificacio
especial amb Jesucrist, que comporta
també, fins 1 tot humanament, pero
sobretot sobrenaturalment, més
capacitat per estimar tothom. D’aqui
que el celibat, que prescindeix de la
paternitat i de la maternitat fisiques,
faci possible una maternitat o
paternitat espirituals molt més grans.
Pero, en qualsevol cas, estara de fet
més identificat amb Crist qui estimi
més el Senyor, tant si és celibatari
com casat, ja que el matrimoni també
és un cami divi en la terra.[38]

VII. La vocacio a I’Obra com a
supernumeraria i supernumerari

Es molta gracia de Déu

23. La major part dels fidels de
I’Opus Dei la formeu els
supernumeraris, que intenteu
santificar totes les facetes de la
vostra vida, i de manera especial la
vida matrimonial i familiar, ja que
ordinariament sou persones casades.



El 1947, sant Josepmaria escrivia aixi
als seus fills d’Espanya, contestant
unes consideracions que havia rebut
sobre els supernumeraris: Vaig
llegir les notes dels
supernumeraris. (...) La propera
setmana et tornaré les quartilles,
amb alguna indicacio concreta: de
tota manera, t’avanco que no
podrem perdre de vista que no es
tracta de la inscripcio d’uns
senyors a una determinada
associacié (...) Es molta gracia de
Déu ser supernumerari![39] Es Déu
qui dona la gracia: molta gracia, diu
sant Josepmaria; i una gracia gran: la
de la vocacid a I’'Obra. Per als
supernumeraris, aquesta vocacio
comporta una ajuda especial per
recorrer el propi cami de
santificacio: el que esta marcat pel
baptisme i, en la majoria dels casos,
per la recepcio del sagrament del
matrimoni i la formacié d’una
familia.



La crida pressuposa una eleccio i es
dirigeix, com he escrit abans, a una
missio: ser i fer 'Opus Dei a
I’Església. En la Instruccio de sant
Gabriel, referint-se a les
supernumeraries i als
supernumeraris, sant Josepmaria
escriu: Jo veig aquesta gran
seleccio actuant (...). Tots, cadascu
sabent-se escollit per Déu, per
aconseguir la seva santedat
personal al mig del mon,
precisament al lloc que ocupa al
mon, amb una pietat solida i
il-lustrada, de cara al compliment
gustos —encara que costi— del
deure de cada moment.[40] Per
tant, no vegem mai la vocacio com
un conjunt d’exigencies,
d’obligacions —encara que les tingui,
logicament— sind, abans que res,
com una eleccié de Déu, com un gran
do de Déu.

L’horitzo que dona sentit a la vostra
missio és ser un llevat que divinitzi



els homes i, en fer-los divins,
alhora els faci veritablement
humans.[41] Com Aquila i Priscil la,
que van acollir sant Pau a Corint (cf.
Act 18, 2) i que van ser els qui van
anunciar 'Evangeli a Apol-loia
molts d’altres (cf. Act 18, 26; Rm 16, 3;
1 Co 16, 19); com tants d’aquells
primers cristians que tenien una
vida tan normal com la dels seus
contemporanis i que, alhora, eren sal
de la terra i llum d’un moén que
estava en tenebres.

Entre els supernumeraris, hi ha
tota la gamma de les condicions
socials, de professions i d’oficis.
Totes les circumstancies i les
situacions de la vida son
santificades per aquests fills meus
—homes i dones—, que dins del seu
estat i de la seva situacio al mon
es dediquen a buscar la perfeccio
cristiana amb plenitud de vocacio.
[42] Fixeu-vos en com insisteix el
nostre Pare en la plenitud de



vocacio. Pel que fa a la varietat, és
clar que es basa en el fet que I’Obra
és un cami de santificacio i apostolat
en la vida ordinaria; una vida
ordinaria que admet tota la varietat
del que és huma i honest.

Matrimoni i familia

24. La vocacio a ’'Obra com a
supernumerari es desenvolupa en
primer lloc en 'ambit familiar. El
vostre primer apostolat és a la
llar.[43] Sant Josepmaria tenia la
il-lusio que les llars dels
supernumeraris i de les
supernumeraries fossin lluminoses i
alegres, centres d’irradiacio del
missatge evangeélic.[44] Aquesta és
I’heréncia que deixeu a la societat.
Per aixo, també us escrivia: La
formacio que us dona I’Opus Dei
us porta a valorar la bellesa de la
familia, ’obra sobrenatural que
significa la fundacio d’una llar, la



font de santificacio que s’amaga
en els deures conjugals.[45]

A més, esteu cridats a influir
positivament en altres families. En
particular, ajudant a fer que la seva
vida familiar tingui un sentit cristia i
preparant la joventut per al
matrimoni, perqué molts joves
s’il-lusionin i estiguin en condicions
de formar altres llars cristianes, de
les quals puguin sorgir tambeé les
nombroses vocacions al celibat
apostolic que Déu vulgui.

També els solters i els vidus —i,
naturalment, els matrimonis sense
fills— podeu veure en la familia un
primer apostolat, ja que sempre
tindreu, d’una manera o una altra,
un ambient familiar per cuidar.

Incidir cristianament en el propi
entorn

25. Sant Josepmaria veia en vosaltres
una gran mobilitzacio de cristians,



que irradia en la seva feina i en el
seu entorn social ’amor de Crist,
principalment a traves del seu
apostolat d’amistat i confidéncia, i
que, en fer-ho, contribueix també a
millorar les estructures propies de la
societat, fent-les cada vegada més
humanes i conformes amb la vida de
fills de Déu, prenent una part activa
en la solucio dels problemes del
nostre temps. Feu un apostolat
fecundissim quan us esforceu per
orientar amb sentit cristia les
professions, les institucions i les
estructures humanes en qué
treballeu i us moveu.[46]

Es clar que la vocacio i la missi6
consegient de les supernumeraries i
dels supernumeraris no es limita a
viure unes practiques de pietat,
assistir a uns mitjans de formacio i
participar en alguna activitat
apostolica, sin6 que inclou tota la
vostra vida, perque tot en la vostra
vida pot ser trobada amb Déu i



apostolat. Fer ’'Opus Dei és fer-lo en
la mateixa vida i, per la comunio dels
sants, col-laborar per fer-lo a tot el
mon. O, com ens recordava en una
frase grafica el nostre fundador, fer
I’Opus Dei sent cada un Opus Dei.

Sentir ’Obra com a propia us porta a
tenir un interes viu per formar-vos,
per portar Crist als altres i donar rao
de la vostra fe. De fet, la formacio
que us dona U’Opus Dei és flexible:
s’adapta, com un guant a la ma, a
la vostra situacio personal i
social. (...) Com que en nosaltres
l’esperit és unic i també son unics
els mitjans ascetics, es poden i
s’han de fer realitat en cada cas
sense rigideses.[47]

La flexibilitat que evita les rigideses
no significa que ser supernumerari
comporti menys exigencia
d’heroisme o de radicalitat en el
seguiment de Jesucrist. Per aixo,
convé que no ens fixem tant en la



diversitat de circumstancies, sino en
com l’esséncia mateixa del que en
aquestes circumstancies és crida de
Déu, missio donada per Déu. En
qualsevol situacio, del que es tracta
és d’estar amb Jesucrist, d’estimar
Jesucrist, de treballar amb Jesucrist i
de portar-lo a tot arreu.

Quan sant Josepmaria escrivia que
els supernumeraris es dediquen
parcialment al servei de I’Obra,
[48] es referia a la disponibilitat
material per a les labors apostoliques
concretes, 1 no a una parcialitat en
fer I’Obra, ja que aquesta tasca,
insisteixo de nou, es realitza amb
tota la vida. Per aixo el nostre Pare
també escriu, en parlar sobre la
missio apostolica de les
supernumeraries i supernumeraris:
No és aquest un apostolat exercit
de manera esporadica o eventual,
sino habitualment i per vocacio,
prenent-lo com lideal de tota la
vida.[49]



Déu compta amb el fet que,
espontaniament i amb iniciativa, us
obriu en ventall i porteu a tota mena
de persones ’alegria de ’'Evangeli.
En la vostra accio apostolica heu
de tenir iniciativa, dins del marge
amplissim que assenyala el nostre
esperit, per trobar —a cada lloc,
en cada ambient i en cada temps—
les activitats que s’acomodin
millor a les circumstancies.[50]

Aquesta és la gran missio de les
meves filles i fills supernumeraris,
que no té limits: No hi ha d’haver
cap poble on no irradii el nostre
esperit algun supernumerari.[51]

VIII. La vocacio a I’Obra com a
agregat i supernumerari de la

Societat Sacerdotal de la Santa
Creu

26. Vosaltres sou tan de I’Opus Dei
com jo, deia sant Josepmaria als
sacerdots i diaques, agregats i
supernumeraris, de la Societat



Sacerdotal de la Santa Creu, que no
estan incardinats en la Prelatura.

Naturalment, la crida a la santedat al
mig del mon inclou també els
sacerdots seculars incardinats en les
diocesis. La vocacio a I’Obra és la
mateixa: la crida divina a buscar la
santedat i exercir ’apostolat en les
circumstancies i en el compliment
dels deures propis de cadascu, amb
el mateix esperit i els mateixos
mitjans ascetics, i formant part de la
familia de I’Opus Dei.

L’expressio juridica de la pertinenca
a I’Obra és certament diversa en els
fidels de la Prelatura i en els socis de
la Societat Sacerdotal de la Santa
Creu no incardinats en la Prelatura.
Tanmateix, la diversitat de vincle
juridic (respectivament, de
jurisdiccid o associatiu) no treu res a
la identitat de la crida a tendir a la
santedat amb el mateix esperit i els
mitjans especifics de ’Opus Dei.



Aquesta diferéncia juridica permet
que la crida a I’Obra no us tregui del
vostre lloc, ja que us manteniu
incardinats en les vostres diocesis
respectives sense que canvii res de la
relacié amb el vostre bisbe i la resta
de sacerdots. La vostra vocacio
reforca i facilita, amb els mitjans
corresponents, el compliment fidel i
generos dels compromisos
sacerdotals i les tasques ministerials,
i us fa més amable el vostre cami de
santedat. A més, us correspon
especialment la promocio de les
vocacions sacerdotals, 1 esteu cridats
a ser ferment d’unitat amb els bisbes
i de fraternitat dins del presbiteri de
la vostra diocesi.

Com us animava en aquest sentit el
nostre Pare! Intenteu acompanyar-
vos, també humanament. Tingueu
un cor de carn, que de carn és el
cor amb quée estimem Jesus i el
Pare i VEsperit Sant. Si veieu
amoinat algun dels vostres



germans, aneu-hi, aneu-hi, no
espereu que us ho demani![52]

Quina alegria considerar que la
santificacio del treball —polleguera
de la vida espiritual— per als socis de
la Societat Sacerdotal de la Santa
Creu significa fonamentalment
santificar I’activitat sacerdotal. En els
seus aspectes principals ja és
objectivament una activitat sagrada;
pero, alhora, com tota feina, és lloc i
mitja de santificacio personal i
d’apostolat.

KoKk

27. Ens anem apropant al centenari
d’aquell 2 d’octubre del 1928, en que
Déu va fer veure I’Obra a sant
Josepmaria. Des d’aleshores, al mon i
a ’Església —i, per tant, també a
I’Obra— hi ha hagut i hi continua
havent tantes alegries i tantes penes.

El 27 de marg del 1975, fent oracio
mentre predicava, el nostre Pare



rememorava la historia relativament
breu de I’Opus Dei: Un panorama
immens: tants dolors, tantes
alegries. I ara, tot alegries, tot
alegries... Perque tenim
I’experiéncia que el dolor és el
martelleig de lartista que vol fer
de cadascu, d’aquesta massa
informe que som, un crucifix, un
Crist, Ualter Christus, que hem de
ser. Senyor, gracies per tot. Moltes
gracies![53]

La bellesa de la vocacio cristiana, tal
com el Senyor I’ha concretada a
I’Obra per a cadascuna i cadascun,
ens ha d’omplir d’alegria: d’'una
banda, d’'una sana alegria humana
davant de tantes persones i coses
bones; d’una altra, molt especialment
d’aquesta alegria sobrenatural que,
com assegurava el nostre Pare, té
arrels en forma de Creu. Ens omple
de goig saber —tornem-ho a
considerar— que la Santa Creu ens
fara perdurables, sempre amb el



mateix esperit de ’Evangeli, que
portara Uapostolat d’acciéo com a
fruit sabords de loracio i del
sacrifici.[54]

Demanem a la Mare de Déu que ens
beneeixi i ens recordi maternalment
que tots tenim ’Obra a les nostres
mans. Aixi, secundant el voler de
Déu i corresponent a la seva gracia,
la historia que va comencar el 2
d’octubre del 1928 continuara,
malgrat la nostra debilitat i els
nostres errors, fins al final dels
temps: continuarem treballant amb
alegria, buscant posar Crist al
capdamunt de totes les activitats
humanes, per a gloria de Déu.

Amb tot ’afecte us beneeix
el vostre Pare

Roma, 28 d’octubre de 2020




[1] Carta 9.1.1932, num. 9.

[2] Carta 12.XI1.1952, num. 35.
[3] Carta 31.V.1954, nam. 17.
[4] Carta 19.1I1.1967, num. 93.
[5] Amics de Déu, num. 146.

[6] Cf. Sant Tomas d’Aquino,
Comentari a lepistola als Romans,
cap. 8, llico 3.

[7] Francesc, Enc. Fratelli tutti, num.
277.

[8] Conc. Vatica II, Const. Lumen
gentium, nuam. 3.

[9] Forja, num. 69.
[10] Ibidem, nim. 835.

[11] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, nam. 121.

[12] Converses, num. 19.



[13] Carta 31.V.1954, num. 34.
[14] Es Crist que passa, num. 74.
[15] Forja, num. 156.

[16] Carta 24.X11.1951, nim. 137.
[17] Carta 25.1.1961, nam. 11.

[18] Beat Alvar del Portillo, nota 135
a la Instruccion sobre la obra de San
Miguel.

[19] Cf. Missatge, 20.VII.2020.
[20] Carta 29.1X.1957, num. 8.
[21] Ibidem, num. 76.

[22]Xavier Echevarria, Carta
pastoral, 28.X1.1995, num. 16.

[23] Instruccion para la obra de San
Gabriel, num. 113.

[24] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, num. 28.



[25] Meditacio, 28.1V.1963.

[26] Sant Joan Pau I, Carta ap.
Mulieris dignitatem, num. 30.

[27] Converses, num. 88.

[28] Carta 29.VII.1965, num. 11.
[29] Tertulia, 15.1X.1962.

[30] Carta 29.1X.1957, nam. 13.
[31] Carta 8.VII1.1956, num. 7.
[32] Ibidem, nam. 1.

[33] Ibidem, num. 5.

[34] Es Crist que passa, nim. 163.

[35] Instruccio per a 'obra de sant
Miquel, num. 84.

[36] Benet XVI, Discurs 22.XI1.2006.
[37] Cami, num. 380.

[38] Converses, num. 92.



[39] Carta al Consell General de
I’Opus Dei, 18.X11.1947.

[40] Instruccio per a l'obra de sant
Gabriel, num. 9.

[41] Carta 9.1.1959, num. 7.

[42] Ibidem, num. 10.

[43] Ibidem, num. 53.

[44] Es Crist que passa, num. 30.
[45] Carta 9.1.1959, num. 53.
[46] Ibidem, num. 17.

[47] Ibidem, num. 33.

[48] Instruccio per a 'obra de sant
Gabriel, num. 23.

[49] Ibidem, num. 15.
[50] Carta 24.X.1942, num. 46.

[51] Carta 9.1.1959, num. 13.



[52] Notes d’una reuni6 familiar amb
sacerdots, 26.X.1972, a I’Arxiu
General de la Prelatura, seccio P04,
1972, 11, p. 767.

[53] Paraules preses de la seva
predicacio, a ’Arxiu General de la
Prelatura, secci6 P01, 1975, p. 809.

[54] Instruccio sobre lesperit
sobrenatural de I’'Obra, num. 28.

Copyright © Prelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei

(Prohibida tota divulgacio publica,
total o parcial,

sense autoritzacio expressa del
titular del copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | document generat
automaticament des de https://


https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-prelat-28-d-octubre-de-2020/

opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-
prelat-28-d-octubre-de-2020/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-prelat-28-d-octubre-de-2020/
https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-prelat-28-d-octubre-de-2020/

	Carta del prelat (28 d'octubre de 2020) | Vocació

