
opusdei.org

Carta del prelat (10
de febrer de 2024) |
Obediència

En aquesta nova carta pastoral,
el prelat de l’Opus Dei
reflexiona sobre l’obediència,
en vista del missatge cristià i de
la realitat vocacional de l’Obra.

10/02/2024

Escolta la lectura de la carta del
prelat (00:36:48)



Disponible també a ivoox i iTunes

Estimadíssims, que Jesús em guardi
les filles i els fills!

1. Fa uns anys, us vaig escriure una 
carta dedicada a la llibertat.
Cadascuna i cadascú haurem intentat
meditar-la i portar-la a la nostra vida
diària. Us recordava llavors que
estem cridats a fer les coses per
amor, no simplement per obligació.
Volem seguir el Senyor molt de prop,
complint la seva voluntat, moguts pel
desig de correspondre al seu amor.
Ara us escric sobre l’obediència, que
a primera vista pot semblar una
virtut oposada a la llibertat.
Tanmateix, sabem molt bé que, en
realitat, la veritable obediència és
una conseqüència de la llibertat; i
que, a més, davant del que es podria
esperar amb una mirada simplement

https://go.ivoox.com/rf/125054920
https://podcasts.apple.com/es/podcast/carta-del-prelat-10-de-febrer-de-2024-obedi%C3%A8ncia/id1622805762?i=1000647387336
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-prelat-9-de-gener-de-2018/


humana, l’obediència cristiana
reverteix en una llibertat cada
vegada més gran.

Fa unes dècades, un gran intel·lectual
que va estudiar a fons les obres de
sant Josepmaria assenyalava una
aportació important del nostre
fundador: el fet d’haver subratllat
com, en la vida cristiana, hi ha certa
prioritat de la llibertat sobre
l’obediència.[1] Obeïm perquè ens
dona la gana complir la voluntat de
Déu, perquè aquest és el desig més
profund de la nostra ànima. De fet,
una obediència sense llibertat no és
digna de la persona humana ni, per
tant, d’un fill o filla de Déu.

L’amor, ho sabem bé, és molt més
que una inclinació més o menys
passatgera de la sensibilitat; l’amor
suposa la disposició a donar la vida
per algú (cf. Jn 15, 13). Per això, una
de les seves manifestacions més
profundes és identificar la nostra



voluntat amb la de la persona
estimada: Vull el que vulguis, vull
perquè vols, vull com vulguis, vull
quan vulguis...[2]

2. Moltes vegades haurem considerat,
amb més o menys deteniment, el pla
amorós de Déu sobre el món: la
creació i l’elevació sobrenatural, per
pur amor, per compartir la felicitat
de la Trinitat amb cada home i cada
dona, i per donar-los una existència
plena, que compliria totes les ànsies
dels seus cors. Però, des del principi,
el pecat també va fer presència al
món: el pecat dels nostres primers
pares, que va ser fonamentalment
una desobediència.

Tanmateix —no ens cansem de
contemplar-ho també, amb
agraïment—, Déu no ens va voler
abandonar a la nostra sort. En una
decisió d’amor libèrrim, que no
podem entendre perquè desborda el
nostre enteniment, va enviar el seu



Fill Unigènit per tornar-nos l’amistat
amb Ell. Quan Jesús mor a la Creu
per tota la humanitat —per tu i per
mi—, entrega la seva vida en un acte
de plena obediència a la voluntat del
seu Pare. Llibertat i obediència estan
entrellaçades en la història de la
Salvació. Les lamentables
conseqüències de la desobediència
humana són redimides per
l’obediència de Crist. La seva gràcia
ens dona la possibilitat de viure amb
la llibertat dels fills de Déu.

3. En aquestes pàgines us vull
convidar a meditar junts en alguns
aspectes de la virtut de l’obediència,
tan central en els misteris de la
nostra fe i, alhora, tan present en la
vida de qualsevol persona. La
necessitat d’obeir és una realitat
humana, a molts nivells, ja que
existeixen lleis i normes obligatòries:
des del contingut de la llei natural
fins a les lleis de convivència civil;
des de l’obediència dels menors



d’edat als seus pares fins a
l’obediència de qui voluntàriament
s’ha compromès seriosament a
alguna cosa davant d’altres persones
o institucions. En sentit anàleg,
també es considera obediència que
una persona segueixi la seva
consciència. I, en un sentit encara
més ampli, se’n pot dir obediència de
seguir determinats consells
espirituals.

Com és fàcil de comprovar, ja que hi
estem ficats de ple, la cultura actual
rarament considera l’obediència com
una cosa positiva: se la veu més aviat
com una necessitat de vegades
ineludible, que s’intenta evitar tant
com és possible, perquè sembla
contrària al gran valor de la llibertat.
A això s’hi suma el fet que, en no
pocs ambients, hi ha una certa crisi
de les figures d’autoritat i una
concepció de la dependència com a
cosa negativa: com una excepció
inevitable a la capacitat de jutjar i



decidir alguna cosa per un mateix.
Així, per exemple, la sensibilitat
actual més gran davant de qualsevol
mena d’abús de poder, encara que
sigui en si mateixa molt positiva i
necessària, pot posar de vegades en
dubte, injustament, tota forma
d’autoritat. En realitat, passa que hi
ha una espècie de tendència innata a
la desobediència, herència del pecat
original, aquell moment en què 
l’home, temptat pel diable, va
deixar morir dintre el seu cor la
confiança envers el Creador (cf. Gn
3, 1-11) i, abusant de la seva
llibertat, va desobeir el manament
de Déu.[3]

Per comprendre el valor més alt de
l’obediència i la seva connexió
existencial amb la llibertat, ens hem
de situar per sobre d’aquests nivells
necessaris d’obediència en la societat
humana, i contemplar Jesucrist. És
aquest altre aspecte de la seva
centralitat que ha de ser l’objectiu de



la nostra vida: que Crist regni als
nostres cors i dirigeixi tota la nostra
existència.

Aprenguem de Jesús a viure
l’obediència. Ell ha volgut posar a
la ploma de l’Evangelista aquesta
meravellosa biografia que, en
llatí, té només tres paraules: erat
subditus illis (Lc 2, 51). Fixeu-vos si
és necessària l’obediència per a un
fill de Déu, si Déu mateix ha vingut
per obeir dues criatures,
perfectíssimes, però criatures:
santa Maria —més que Ella només
Déu— i sant Josep! I Jesús els va
obeir.[4] El Fill de Déu va voler ser
plenament home i, com tot bon fill,
obeir Maria i Josep, sabent que així
obeïa Déu Pare. I aquesta obediència
va marcar tota la seva vida a la terra,
fins a l’obediència de la Creu (cf. Fl 2,
8).

Obeir Déu



4. En sentit absolut, només Déu és
digne d’obediència, sempre i en tot
moment, perquè només Ell coneix
plenament el camí que a cadascun de
nosaltres ens porta a la felicitat. Si
escoltes i obeeixes el Senyor, el teu
Déu, i mires de posar en pràctica tots
els seus manaments que avui et dono,
llavors el Senyor, el teu Déu, farà que
siguis superior a totes les nacions de
la terra (Dt 28, 1), assenyala Moisès
abans de descriure totes les
benediccions que aquesta obediència
suposaria per al poble.

D’alguna manera, tota la revelació
bíblica és una pedagogia cap a
l’obediència més intel·ligent i més
lliure: la que ens porta a la plena
realització de qui som, en identificar-
se la nostra voluntat amb la de Déu,
en un sí sense condicions. Per això, a
través dels profetes, i malgrat les
múltiples traïcions dels seus, el
Senyor continua recordant el seu
poble: Escolteu la meva veu, i jo seré



el vostre Déu i vosaltres sereu el meu
poble. Seguiu els camins que us
prescric, i tot us anirà bé (Jr 7, 23). Els
nostres petits plans s’engrandeixen
quan s’integren als seus; no ens va
mai tan bé com quan caminem pels
camins de Déu.

Crist mateix se’ns mostra com el fill
obedient. En primer lloc, obedient a
Maria i a Josep, a parents i autoritats.
Però, sobretot, obedient a Déu Pare.
Jesús es nodreix de fer la voluntat del
Pare: El meu aliment és fer la voluntat
del qui m’ha enviat i dur a terme la
seva obra (Jn 4, 34). Fins i tot en els
moments més difícils, el Fill fa seva
la voluntat del Pare, malgrat la
profunda consciència del dolor que
això li suposarà: Pare, si ho vols,
aparta de mi aquesta copa. Però que
no es faci la meva voluntat, sinó la
teva (Lc 22, 42). Sant Pau escriu que
Jesús, essent humà el seu aspecte,
s’abaixà i es feu obedient fins a la
mort, i una mort de creu (Fl 2, 7-8).



Però no és només la mort de Crist en
si mateixa la que ens ha portat a la
salvació, sinó la seva obediència
lliure i amorosa al Pare per fer-se un
de nosaltres i donar la vida per
cadascú: per l’obediència d’un de sol
tots seran fets justos (Rm 5, 19). Una
obediència que no es restringeix a
uns moments o unes instàncies
concretes, sinó que és una manera
d’obrar en tot moment, en una
docilitat fins al final (Jn 13, 1).

5. A l’autoritat nacional i religiosa,
que li prohibeix predicar Jesús,
respon sant Pere: Cal obeir Déu abans
que els homes (Act 5, 29). Però, Benet
XVI comenta, «això suposa que
coneguem realment Déu i que el
vulguem obeir de veritat. Déu no és
un pretext per a la voluntat d’un
mateix, sinó que realment Ell és qui
ens crida i ens convida, si fos
necessari, fins i tot al martiri. Per
això, davant d’aquesta paraula que
inicia una nova història de llibertat



al món, demanem sobretot de
conèixer Déu, conèixer Déu de
manera humil i veritable i, coneixent
Déu, aprendre la veritable
obediència que és el fonament de la
llibertat humana».[5]

Qui coneix Déu se situarà en aquesta
cerca contínua amb gran esperança i
confiança: d’Ell no es pot esperar res
més que benediccions, tot i que de
vegades siguin fosques o
incomprensibles, o ens facin patir.
En aquest sentit, també l’oració
personal s’expressa en actitud
d’obediència: Senyor nostre —
resava sant Josepmaria—, aquí ens
tens disposats a escoltar tot allò
que vulguis dir-nos. Parla’ns;
estem atents a la teva veu. Que la
teva conversació, caient en la
nostra ànima, inflami la nostra
voluntat perquè es llanci
fervorosament a obeir-te.[6]

Voluntat divina i mediació humana



6. El que Déu vol per a nosaltres se’ns
presenta sovint de manera
intervinguda. En primer lloc, a través
de l’Església, cos místic de Crist: 
L’obediència és l’opció fonamental
per acollir qui ha estat posat
davant nostre com a signe concret
d’aquest sagrament universal de
salvació que és l’Església.[7] Déu
també ens pot fer veure la seva
voluntat a través de les persones que
ens envolten, revestides de més o
menys autoritat, depenent de la
instància i del context. Saber que
Déu ens pot parlar a través d’altres
persones o d’esdeveniments més o
menys corrents, la convicció que allà
el podem escoltar, genera en
nosaltres una actitud dòcil davant els
seus designis, amagats també en les
paraules de qui ens acompanya en el
camí.

Sant Josepmaria, conscient de com
n’era de delicada aquesta mediació
—escoltar Déu, però a través d’homes



i dones normals—, aconsellava una
actitud d’humilitat, sinceritat i silenci
interior: A vegades el Senyor
suggereix el seu voler com amb
veu baixa, allà al fons del fons de
la consciència: i cal que escoltem
atents per distingir aquesta veu i
fer-nos-en fidels. En moltes
ocasions, ens parla per mitjà
d’altres homes, i pot ocórrer que
la vista dels defectes d’aquestes
persones, o el pensament de si
estan ben informats o si han entès
totes les dades del problema, se’ns
presenti com una invitació a no
obeir. Tot això pot tenir una
significació divina, perquè Déu no
ens imposa una obediència cega,
sinó una obediència intel·ligent i
hem de sentir la responsabilitat
d’ajudar els altres amb la llum del
nostre enteniment. Però siguem
sincers amb nosaltres mateixos:
examinem, en cada cas, si és
l’amor a la veritat allò que ens



mou, o bé l’egoisme i l’aferrament
al propi judici.[8]

7. D’altra banda, cal tenir en compte
que els qui ocupen posicions
d’autoritat a diversos nivells no han
estat cridats a fer-ho perquè siguin
perfectes. No acudim a l’autoritat per
les seves qualitats: Quina llàstima
que qui mana no et doni
exemple!… —Però, que potser
l’obeeixes per les seves condicions
personals?... O bé l’obedite
praepositis vestris —«obeïu els
vostres superiors», de sant Pau, el
tradueixes, per a la teva
comoditat, amb una interpolació
teva que vingui a dir..., sempre que
el superior tingui virtuts del meu
gust?.[9]

Això tampoc no vol dir que no es
puguin equivocar els qui donen
indicacions o consells; ells són molt
conscients d’això i, si escau,
demanaran perdó. La possibilitat de



l’error, d’una manera o d’una altra,
segons l’entitat de l’assumpte i de
l’àmbit de què es tracti, sempre la
podem viure amb intel·ligència i
sinceritat, en un context de fe i de
confiança sobrenaturals. També amb
humilitat, perquè és raonable dubtar,
almenys una mica, del nostre propi
judici i dialogar confiadament amb
l’autoritat quan ens sembla que s’ha
tractat d’una equivocació.

Sant Tomàs, per la seva part, explica
que l’obediència és la virtut que
inclina a complir el mandat legítim
del superior, en tant que aquesta
obediència manifesta la voluntat de
Déu.[10] Naturalment, no tot mandat
legítim és necessàriament el millor
possible; tanmateix, l’obediència serà
llavors camí de fecunditat, perquè de
vegades el Senyor dona més valor
sobrenatural a la humilitat i a la
unitat que al fet de tenir més o
menys raó. D’aquí la importància de
la visió sobrenatural; de no quedar-



se en una mera valoració humana de
les indicacions rebudes.

En tot cas, els qui tenen autoritat han
d’extremar la delicadesa per no
imposar innecessàriament els seus
criteris, i per evitar que les seves
indicacions o consells es puguin
interpretar en si mateixos com una
expressió diàfana de la voluntat de
Déu. Com us escrivia en la carta del
9.I.2018, «manar amb respecte les
ànimes és, en primer lloc, respectar
delicadament la interioritat de les
consciències, sense confondre el
govern i l’acompanyament espiritual.
En segon lloc, aquest respecte porta a
distingir els mandats del que són
només exhortacions oportunes,
consells o suggeriments. I, en tercer
lloc ―i no, per això, menys
important―, és governar amb tal
confiança en els altres que es tingui
sempre en compte, en la mesura que
sigui possible, l’opinió de les
persones interessades» (núm. 13).



Contemplem, sobretot, l’exemple de
Crist: Jesús obeeix, i obeeix Josep i
Maria. Déu ha vingut a la terra
per obeir, i per obeir les criatures.
[11] És molt significatiu que, després
de la resposta als seus pares al
temple —«no sabíeu que jo havia
d’estar a casa del meu Pare»— sant
Lluc afegeixi que Jesús «erat subditus
illis, els era obedient» (cf. Lc 2, 49-51).
El seguiment de la voluntat de Déu,
que hem de buscar sempre i en tot,
es troba sovint en el seguiment
confiat d’algunes persones.

Obediència i llibertat

8. En la història de la humanitat no
hi ha hagut cap acte tan
profundament lliure com l’entrega
del Senyor a la Creu (cf. Jn 10, 17-18).
«El Senyor va viure el cim de la seva
llibertat en la Creu, com a cim de
l’amor. Quan al Calvari li cridaven:
“Si ets Fill de Déu, baixa de la Creu”,
va demostrar la seva llibertat de Fill



precisament quedant-se en aquell
patíbul per complir a fons la voluntat
misericordiosa del Pare».[12]

La Creu —escrivia sant Josepmaria
— no és la pena, ni el disgust, ni
l’amargura... És la fusta santa on
triomfa Jesucrist..., i on triomfem
nosaltres, quan rebem amb
alegria i generosament allò que Ell
ens envia.[13] La Creu ens mostra de
manera nítida el que esmentava al
principi d’aquesta carta: que llibertat
i obediència no s’oposen, perquè de
fet es pot obeir per amor, i només es
pot estimar en llibertat. Més
concretament, l’obediència cristiana
no només no és contrària a la
llibertat, sinó que és exercici de
llibertat. Soc molt amic de la
llibertat, i justament per això
m’estimo tant aquesta virtut
cristiana,[14] escrivia també el nostre
Pare, referint-se a l’obediència.



Sempre és possible fer el que s’ha de
fer «perquè em dona la gana»: per
amor. I, quan és per amor a Déu,
aquest perquè em dona la gana és 
la raó més sobrenatural, com
assegurava també sant Josepmaria.
Per això, res no és més fals que
oposar la llibertat a la pròpia
donació, ja que aquesta ve com a
conseqüència de la llibertat.[15]

9. «Estima, i fes el que vulguis»:[16] la
cèlebre afirmació de sant Agustí
significa, com ell mateix va escriure,
que qui obra el bé mogut per la
caritat no ho fa només per necessitat
o obligació, ja que «la llibertat
pertany a la caritat» (libertas est
caritatis).[17] S’entén així que la llei de
Crist siguila llei perfecta, la llei de la
llibertat (Jm 1, 25), ja que es resumeix
tota, es «recapitula», en l’amor (cf. 
Rm 13, 8-9).

En tot podem actuar lliurement, com
Crist, fent nostre el que ens diuen,



per amor. En aquest sentit, en obeir,
cal escoltar, perquè no som
instruments inerts ni passius,
sense responsabilitat ni
pensament. I després, amb
originalitat, amb iniciativa, amb
espontaneïtat, posar totes les
energies de la intel·ligència i de la
voluntat en el que es mana, per
executar tot el que es mana i
només el que es mana. Una altra
cosa seria anàrquica. L’obediència
a l’Obra afavoreix el
desenvolupament de tots els
vostres valors individuals i fa que,
sense perdre la vostra
personalitat, visqueu, creixeu i
adquiriu una maduresa més gran,
sent la mateixa persona amb dos
anys que amb vuitanta-dos.[18]

Aquesta iniciativa, lògicament, no es
limita a les ocasions en què cal obeir,
ja que en tot moment podem
suggerir, proposar i aportar
creativitat allà on som, sense esperar



a rebre indicacions, i sempre en unió
amb els qui tinguin autoritat.

Sant Basili Magne explicava que el
que és propi dels fills és obeir per
amor: «O ens apartem del mal per
temor del càstig i estem en la
disposició de l’esclau, o busquem
l’incentiu de la recompensa i ens
assemblem a mercenaris, o finalment
obeïm pel bé mateix de l’amor de qui
mana (...) i llavors estem en la
disposició de fills».[19] Obeir per amor
no és una forma de voluntarisme que
prescindeixi de la intel·ligència; obeir
per amor vol dir posar en joc totes
les potències de l’ànima, desplegar el
millor de la intel·ligència que
raonant busca el bé i de la voluntat
que desitja realitzar-lo.

De fet, sense intel·ligència i sense
llibertat —sobretot sense llibertat
interior— no és possible una
obediència plenament humana. I,
menys encara, una obediència com la



de Jesús. No concebo —deia el nostre
Pare— que hi pugui haver
obediència veritablement
cristiana, si aquesta obediència no
és voluntària i responsable. Els
fills de Déu no són pedres ni
cadàvers: són éssers intel·ligents i
lliures i elevats tots al mateix
ordre sobrenatural.[20]

10. Però ens podem preguntar: és
possible obeir sense entendre, o fins i
tot tenint una opinió diferent sobre
un assumpte? És evident que sí; i
també llavors —potser encara més—
es pot fer per amor i, per tant, amb
llibertat. Aquí, sovint, juntament
amb la caritat entrarà en joc la fe:
obeeixo sense comprendre o sense
veure les coses de la mateixa
manera, quan accepto que la
indicació em ve de persones
prudents, que poden jutjar millor
que jo mateix; o quan accepto que,
una vegada ponderades les coses, cal
prendre una decisió, i que correspon



a algú fer-ho. Quan veiem la gràcia
de l’Esperit Sant en aquest judici i en
la nostra disposició a acceptar-lo,
l’obediència es manifesta com un
acte de fe.

Com afirma sant Tomàs, seguint en
això Aristòtil, la voluntat és la
facultat que pròpiament dirigeix la
persona,[21] tot i que necessita que
l’enteniment li presenti els objectes
d’elecció. Del cor ve tot el que és bo i
tot el que és dolent (cf. Lc 6, 45): es
pot decidir no voler entendre, o no
voler dialogar per comprendre
millor una qüestió. La voluntat —
com mostra l’experiència— pot
dominar de tal manera la
intel·ligència que fins i tot la pot
forçar a negar quelcom
objectivament evident. Però la lliure
voluntat la pot llançar també a
emprendre camins nous, sense
haver-ho comprès tot en un
determinat moment.



Si, davant de les dificultats i els
sofriments, ens trobem
desconcertats, sense comprendre,
ens ajudarà contemplar Jesús que, en
la seva naturalesa humana, ha volgut
patir també aquest sofriment: en
resar Déu meu, Déu meu, per què
m’has abandonat? (Mt 27, 46),
pronuncia les paraules profètiques
del salm 22. La seva resposta, vibrant
de llibertat enmig del dolor, es
nodreix també dels salms: Pare,
confio el meu alè a les teves mans (Lc
23, 46, cf. Sl 31, 6). L’obediència de
Jesús repara la desobediència
d’Adam (cf. Rm 5, 19); tota la seva
vida i mort és obediència a Déu Pare
i causa de la nostra salvació (cf. Fl 2,
6-11).

Obediència i confiança

11. Obediència i confiança també es
reclamen mútuament, fins al punt
que, quan són genuïnes, es passa
d’una a una altra amb naturalitat:



allà on hi ha confiança, consultar el
judici d’un altre i, si escau, fer-lo
propi sol ser una manifestació
normal del fet que es vol triar el que
és millor. En canvi, quan la confiança
es debilita, l’obediència corre el risc
de transformar-se en quelcom
purament extern, formal i distant.
Per això, per facilitar una obediència
sana és imprescindible un clima
d’afecte i de benevolència. Que les
persones se sàpiguen estimades i no
controlades, que siguin efectivament
escoltades, que notin que se’n
valoren les opinions: totes aquestes
actituds potencien la llibertat i,
alhora, l’obediència.

Sant Josepmaria assenyalava que la
confiança és la clau per construir
una amistat entre pares i fills: Si no
tenen llibertat, si veuen que no
se’ls té confiança, [els fills] se
sentiran moguts a enganyar-nos
sempre.[22] Quan no hi ha confiança,
ràpidament es creen distàncies i es



perd fàcilment la transparència,
perquè la intimitat és un àmbit
delicat que necessita un ambient
segur per desplegar-se. Intenta
assegurar una obediència merament
externa, sense comunió de voluntats,
és com construir una casa sobre
sorra (cf. Mt 7, 26).

En la missió de crear un clima de
confiança, tenen més responsabilitat
els qui ocupen una posició
d’autoritat en la família o en un grup.
De fet, el seu primer acte de servei
pot consistir a fomentar activament
aquest espai de confiança amb
tothom, mentre van per davant en la
cerca de la voluntat de Déu per a si
mateixos i per a la seva missió. Així,
donant-se suport els uns als altres, la
buscaran i trobaran també els altres.
Fins i tot amb l’organització
necessària —la indispensable,
perquè l’Obra és una organització
desorganitzada—,[23] tots s’han de
poder saber i sentir, també en



expressió del nostre Pare, lliures
com ocells.[24]

Precisament, la necessitat d’un
context de confiança i d’escalf
familiar és el que portava sant
Josepmaria a assenyalar que, a
l’Obra, el mandat més fort és un «si
us plau». No es tractava d’una simple
qüestió terminològica, sinó de la
indicació de l’actitud natural en un
ambient familiar, entre persones
adultes, intel·ligents i lliures. A més,
el fet que l’Obra sigui una família 
sobrenatural fa que la fe i la caritat
se situïn, juntament amb la
confiança, com a veritables
fonaments tant de l’exercici de
l’autoritat com de l’obediència.

Obediència i fecunditat apostòlica

12. El Senyor aprengué en els
sofriments què és obeir, i, arribat a la
plenitud, s’ha convertit en font de
salvació eterna per a tots els qui
l’obeeixen (He 5, 8-9). La salvació,



com a fruit de l’obediència de Crist
fins a la mort de Creu, il·lumina
també la relació entre l’obediència i
la fecunditat apostòlica de la nostra
vida.

Moltes vegades haurem meditat
aquella escena en què Pere obeeix el
Senyor, malgrat que seguir la seva
indicació era poc raonable des del
punt de vista humà: Tira llac endins i
caleu les xarxes per pescar (Lc 5, 4).
Pensem-ho amb deteniment: quantes
coses bones va comportar
l’obediència de Pere davant d’aquest 
Duc in altum! Oh poder de
l’obediència! —El llac de
Genesaret refusava els seus peixos
a les xarxes de Pere. Tota una nit
en va. —Ara, obedient, retorna la
xarxa a l’aigua, i van pescar
piscium multitudinem copiosam —
una gran quantitat de peixos. —
Creu-me: el miracle es repeteix
cada dia.[25]



13. En la missió apostòlica, podem
tenir i hem de tenir una iniciativa
personal i àmplia, fruit de l’amor a
Déu i als altres i, alhora,
desenvolupar, seguint qui les
dirigeix, tantes activitats
organitzades als centres de l’Obra,
des de la fidelitat als mitjans que ens
va transmetre el nostre Pare. Tot
això, sense oblidar que el mitjà
principal serà sempre l’oració: 
L’oració, aquesta és la nostra
força: no hem tingut mai cap altra
arma.[26]

En la direcció de l’Obra i en
l’organització dels seus apostolats, la
manera d’obeir és la pròpia d’una
família, d’una comunió de persones.
Pensar en comunió de persones és
pensar en comunió de llibertats,
comunió d’iniciatives personals que
també són «fer l’Opus Dei», i
comunió de generacions. La
convicció que Déu actua al cor de
tothom, i que tots estem a l’escolta de



la voluntat divina, fa que sorgeixi
l’obediència pròpia d’una família, en
la qual cada membre busca
activament col·laborar en el projecte
comú. Entesa i viscuda així,
l’obediència és expressió d’unitat;
d’aquesta unitat que és precisament
condició de fecunditat apostòlica: ut
omnes unum sint… ut mundus credat
(Jn 17, 21).

Respectant estrictament la separació
entre l’acompanyament espiritual i el
govern de les persones, hem de viure
i treballar sempre plens d’agraïment
per la vocació cristiana a l’Obra,
promovent les riqueses de cadascú i
de cadascuna per treballar tots en
equip i en família.

Conrear l’autèntica virtut de
l’obediència ens posa fora de perill
tant de la incapacitat d’escoltar com
del servilisme que només executa,
sense la mediació de tota la riquesa
interior que Déu ha donat a cada



persona. Per això, sant Josepmaria
ens prevenia davant d’aquestes
possibilitats. Considerava, d’una
banda, que la major part de les
desobediències provenen de no
saber “escoltar” el mandat, i això
en el fons és falta d’humilitat o
d’interès per servir.[27] D’altra
banda, precisament a conseqüència
del desig d’escoltar amb actitud de
servei, assenyalava que «en l’Opus
Dei obeïm amb el cap i la voluntat;
no com cadàvers. Jo amb cadàvers no
vaig enlloc; els enterro pietosament».
[28] En aquest sentit, obeir no és
només executar la voluntat d’una
altra persona, sinó col·laborar-hi en
unió de voluntats i de cap, de
pensament.

L’obediència intel·ligent de sant
Josep

14. En la seva carta sobre sant Josep,
el Papa Francesc considerava com en
cada circumstància de la seva vida,



Josep va saber pronunciar el seu 
fiat, com Maria en l’Anunciació i
Jesús a Getsemaní.[29] Quan sant
Josepmaria havia de parlar de
l’obediència, es referia sovint a sant
Josep, perquè veia en el patriarca
precisament aquest cor que escolta:
atent a Déu i també atent a les
circumstàncies, a les persones que
l’envoltaven. Per exemple, en
l’episodi de la tornada d’Egipte, ens
fa veure com la fe de Josep no
vacil·la, la seva obediència és
sempre estricta i ràpida. Per
comprendre millor aquesta lliçó
que aquí ens dona el Sant
Patriarca, és bo que considerem
que la seva fe és activa, i que la
seva docilitat no presenta l’actitud
de l’obediència de qui es deixa
arrossegar pels esdeveniments.[30]

En aquesta línia, el nostre fundador
valorava precisament el fet que sant
Josep, sent com era un home
d’oració, apliqués la seva



intel·ligència a la realitat que tenia
davant: En les diverses
circumstàncies de la seva vida, el
Patriarca no renuncia a pensar, ni
abdica de la seva responsabilitat.
Al contrari: posa al servei de la fe
tota la seva experiència humana.
(…) Així fou la fe de sant Josep:
plena, confiada, íntegra,
manifestada en un lliurament
eficaç a la voluntat de Déu, en una
obediència intel·ligent.[31]

És comprensible que, especialment
per als qui estem cridats a ser sants
en les situacions d’aquest món, molt
canviants i plenes de reptes, sant
Josepmaria ens insisteixi en la
necessitat d’aprendre una obediència
intel·ligent, integrada en la nostra
llibertat personal.

L’obediència de Maria

15.En aquests últims anys, s’ha difós
pel món la devoció a la Mare de Déu 
que desfà els nusos, que té arrels molt



antigues, perquè ja a començaments
del segle III escrivia sant Ireneu de
Lió: «Eva, per la seva desobediència,
va lligar el nus de la desgràcia per al
gènere humà; en canvi, Maria, per la
seva obediència, el va deslligar».[32]

Quants nusos, que semblen
impossibles de desfer al món i a les
nostres vides, es desfaran si, com la
Santíssima Mare de Déu, vivim per
als plans de Déu!

Comentava el nostre Pare: Mirem
d’aprendre, seguint el seu exemple
en l’obediència a Déu, en aquesta
delicada combinació d’esclavitud i
de senyoria. En Maria, no hi ha res
d’aquella actitud de les verges
nècies, que obeeixen, però
esbojarradament. Nostra Senyora
escolta amb atenció allò que Déu
vol, pondera el que no entén,
pregunta el que no sap. Després, es
dona tota al compliment de la
voluntat divina: Heus aquí
l’esclava del Senyor, que es faci en



mi segons la vostra paraula. Heu
vist la meravella? Santa Maria,
mestra de tota la nostra conducta,
ens ensenya ara que l’obediència a
Déu no és servilisme, no subjuga la
consciència:ens mou íntimament
que descobrim la llibertat dels fills
de Déu».[33]

Si, en alguna ocasió, l’obediència
se’ns presentés en conflicte amb la
llibertat, acudim a Maria: Ella ens
aconseguirà la gràcia de descobrir,
en l’autèntica obediència, la llibertat
dels fills de Déu. I, amb la llibertat,
l’alegria.

Amb tot l’afecte us beneeix

El vostre Pare

Roma, 10 de febrer de 2024



1 Cf. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», a: L’Osservatore
Romano, 2.VII.1977. També a
www.opusdei.org/es-es/article/un-
maestro-de-la-libertad-cristiana.

[2] Sant Josepmaria, Oració a l’Esperit
Sant, abril del 1934.

[3] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 397.

[4] Sant Josepmaria, Carta 38, núm.
41. D’ara endavant, les cites de les
quals no s’esmenta l’autor són de
sant Josepmaria.

[5] Benet XVI, Homilia, 15.IV.2010.

[6] Sant Rosari, 4t misteri de llum.

[7] Francesc, Discurs, 17.II.2022.

[8] És Crist que passa, núm. 17.

[9] Camí, núm. 621.



[10] Cf. S. Tomàs d’Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] És Crist que passa, núm. 17.

[12] Benet XVI, Angelus, 1.VII.2007.

[13] Forja, núm. 788.

[14] És Crist que passa, núm. 17.

[15] Amics de Déu, núm. 30.

[16] Sant Agustí, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Sant Agustí,De natura et gratia, 65,
78 (PL 44, 286).

[18] Carta 11, núm. 39.

[19] Sant Basili, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (p. 31, 895).

[20] Converses, núm. 2.

[21] Cf. S. Tomàs d’Aquino, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim



quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Converses, núm. 100.

[23] Converses, núm. 63.

[24] Carta 18, núm. 38.

[25] Camí, núm. 629.

[26] Carta, 17.VI.1973, núm. 35.

[27] Solc, núm. 379.

[28] Notes d’una reunió de família,
9.XI.1964, a: Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei (III), p. 407.

[29] Francesc, Carta apostòlica Patris
corde, 8.XII.2020, núm. 3.

[30] És Crist que passa, núm. 42.

[31] Ibídem.

[32] Sant Ireneu, Adversus hæreses, III,
22, 4 (p. 7-I, 959-960).



[33] És Crist que passa, núm. 173.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-
prelat-10-de-febrer-de-2024-obediencia/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-prelat-10-de-febrer-de-2024-obediencia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-prelat-10-de-febrer-de-2024-obediencia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/carta-del-prelat-10-de-febrer-de-2024-obediencia/

	Carta del prelat (10 de febrer de 2024) | Obediència

