
opusdei.org

“Caritas in veritate",
nova encíclica de
Benet XVI

La Santa Seu fa pública la carta
encíclica "Caritas in veritate"
escrita pel Papa Benet XVI
sobre el desenvolupament
humà integral en la caritat i en
la veritat. La nova encíclica del
Sant Pare es va presentar el
passat dimarts 7 de juliol.

05/08/2009

L'Encíclica, publicada avui, consta
d’una introducció, sis capítols i una



conclusió i està datada el 29 de juny
de 2009, solemnitat de Sant Pere i
Sant Pau.

"En la Introducció, el Papa recorda
que la caritat és "la via mestra de la
doctrina social de l'Església". D’altra
banda, donat el "risc de ser mal
entesa o exclosa de l’ètica viscuda"
adverteix que "un cristianisme de
caritat sense veritat es pot confondre
fàcilment amb una reserva de bons
sentiments, de profit per a la
convivència social, però marginals".

"El desenvolupament (...) necessita
aquesta veritat", escriu Benet XVI i
analitza "dos criteris orientadors de
l’acció moral: la justícia i el bé comú.
(...) Tot cristià està cridat a aquesta
caritat, segons la seva vocació i les
seves possibilitats d’incidir en la
polis. Aquesta és la via institucional
del viure social".

El primer capítol està dedicat al
"Missatge de la "Populorum



progressio" de Pau VI que "va
reafirmar la importància
imprescindible de l'Evangeli per a la
construcció de la societat segons la
llibertat i la justícia". "La fe cristiana
-escriu Benet XVI- s’ocupa del
desenvolupament no recolzant-se en
privilegis o posicions de poder (...)
sinó solament en Crist". El pontífex
evidencia que "les causes del
subdesenvolupament no són
principalment d’ordre material".
Estan sobretot en la voluntat, el
pensament i encara més "en la
manca de fraternitat entre els homes
i els pobles".

"El desenvolupament humà en el
nostre temps" és el tema del segon
capítol. "L’objectiu exclusiu del
benefici, quan és obtingut malament
i sense el bé comú com a fi últim -
reitera el Papa- corre el risc de
destruir riquesa i crear pobresa". I
enumera algunes distorsions del
desenvolupament: una activitat



financera "en bona part
especulativa", els fluxos migratoris
"freqüentment provocats i després
no gestionats adequadament o
l’explotació sense regles dels
recursos de la terra". Enfront
d’aquests problemes lligats entre si,
el Papa invoca "una nova síntesi
humanista", constatant després que
"el quadre del desenvolupament es
desplega en una munió d’àmbits: (...)
creix la riquesa mundial en termes
absoluts, però augmenten també les
desigualtats (...) i neixen noves
pobreses".

"En el plànol cultural -prossegueix-
(...) les possibilitats d’interacció" han
donat lloc a "noves perspectives de
diàleg", (...) però hi ha un doble risc".
En primer lloc "un eclecticisme
cultural" on les cultures es
consideren "substancialment
equivalents". El perill oposat és el de
"rebaixar la cultura i homologar els
(...) estils de vida". Benet XVI recorda



"l’escàndol de la fam" i reclama "una
equànime reforma agrària en els
països en desenvolupament".

Així mateix, el pontífex evidencia
que el respecte per la vida "de cap
manera no pot separar-se de les
qüestions relacionades amb el
desenvolupament dels pobles" i
afirma que "quan una societat
s’encamina cap a la negació i la
supressió de la vida acaba per no
trobar la motivació ni l’energia
necessàries per a esforçar-se en el
servei del veritable bé de l’home".

Un altre aspecte lligat al
desenvolupament és el "dret a la
llibertat religiosa. La violència -
escriu el Papa-, frena el
desenvolupament autèntic" i això
"s’esdevé especialment en el
terrorisme d’inspiració
fonamentalista".

"Fraternitat, desenvolupament
econòmic i societat civil" és el tema



del tercer capítol, que s’obre amb un
elogi de l’experiència de la gratuïtat,
sovint no reconeguda, "a causa d’una
visió de l’existència que anteposa a
tot la productivitat i la utilitat. (...) El
desenvolupament, (...) si vol ser
autènticament humà, necessita en
canvi donar espai al principi de
gratuïtat", i puix que la lògica
mercantil es refereix al mercat,
aquest ha d’estar "ordenat a la
consecució del bé comú, que és
responsabilitat sobretot de la
comunitat política".

Reprenent l’encíclica "Centèsims
annus" assenyala "la necessitat d’un
sistema basat en tres instàncies: el
mercat, l'Estat i la societat civil" i
confia en "una civilització de
l’economia". Calen "formes
d’economia solidària" i "tant el
mercat com la política necessiten
persones obertes al do recíproc".



El capítol es tanca amb una nova
valoració del fenomen de la
globalització, que no s’ha d’entendre
solament com "un procés
socioeconòmic". (...) La globalització
necessita "una orientació cultural
personalista i comunitària oberta a
la transcendència (...) i capaç de
corregir les seves disfuncions".

En el quart capítol, l’encíclica tracta
el tema del "Desenvolupament dels
pobles, drets i deures, i medi
ambient". "Govern i organismes
internacionals -es llegeix- no poden
oblidar "l’objectivitat i la
indisponibilitat" dels drets. Referent
a això, es deté en les "problemàtiques
relacionades amb el creixement
demogràfic".

Reafirma que la sexualitat no es pot
"reduir a un mer fet hedonístic i
lúdic". Els Estats, escriu, "estan
cridats a realitzar polítiques que



promoguin la centralitat de la
família".

"L’economia -afirma una vegada
més- té necessitat de l’ètica per al seu
correcte funcionament; no de
qualsevol ètica sinó d’una ètica
amiga de la persona". La mateixa
centralitat de la persona, escriu, ha
de ser el principi guia "en les
intervencions per al
desenvolupament" de la cooperació
internacional. (...) Els organismes
internacionals -exhorta el Papa-
haurien d'interrogar-se sobre
l’eficàcia real dels seus aparells
burocràtics", "amb freqüència molt
costosos".

El sant Pare es refereix més
endavant a les problemàtiques
energètiques. "L’acaparament dels
recursos" per part d'Estats i grups de
poder -denuncia- constitueixen "un
greu impediment per al
desenvolupament dels països



pobres". (...) "Les societats
tecnològicament avançades -afegeix-
poden i han de disminuir la pròpia
necessitat energètica", mentre ha
d'"avançar la investigació sobre
energies alternatives".

"La col·laboració de la família
humana" és el cor del cinquè capítol,
en el qual Benet XVI remarca que "el
desenvolupament dels pobles depèn
sobretot del reconeixement de ser
una sola família". Per aquest motiu,
es llegeix, la religió cristiana pot
contribuir al desenvolupament
"solament si Déu troba un lloc també
en l’esfera pública".

El Papa fa referència al principi de
subsidiarietat, que ofereix una ajuda
a la persona "a través de l’autonomia
dels cossos intermedis". La
subsidiarietat, explica, "és l’antídot
més eficaç contra tota forma de
assistencialisme paternalista" i és



més adequada per a humanitzar la
globalització".

Així mateix, Benet XVI exhorta els
Estats rics a "destinar majors quotes"
del producte intern brut per al
desenvolupament, respectant els
compromisos adquirits. I augura un
major accés a l’educació i, encara
més, a la "formació completa de la
persona" afirmant que, cedint al
relativisme, aquesta esdevé més
pobre. Un exemple, escriu, és el del
fenomen pervers del turisme sexual.
"És dolorós constatar -observa- que
es desenvolupa amb freqüència amb
l’aval dels governs locals".

El Papa afronta a continuació el
fenomen "històric" de les migracions.
"Tot emigrant, afirma, "és una
persona humana" que "posseeix
drets que han de ser respectats per
tothom i en tota situació".

El darrer paràgraf del capítol el Papa
el dedica "a l’urgent reforma" de



l'ONU i "de l’arquitectura econòmica
i financera internacional". És urgent
"la presència d’una veritable
Autoritat política mundial" (...) que
gaudeixi de "poder efectiu".

El sisè i últim capítol està centrat en
el tema del "Desenvolupament dels
pobles i la tècnica". El Papa posa fa
un toc d’alerta davant la "pretensió
prometeica" segons la qual "la
humanitat creu que es pot recrear
valent-se dels 'prodigis' de la
tecnologia". La tècnica, subratlla, no
pot tenir una "llibertat absoluta".

El camp primari "de la lluita cultural
entre l’absolutisme de la tecnicitat i
la responsabilitat moral de l’home és
avui el de la bioètica", explica el
Papa, i afegeix: "La raó sense la fe
està destinada a perdre’s en la il·lusió
de la pròpia omnipotència". La
qüestió social es converteix en
"qüestió antropològica". La
investigació amb embrions, la



clonació, lamenta el Pontífex, "són
promogudes per la cultura actual",
que "creu haver desvelat tot misteri".
El Papa tem "una planificació
eugenèsica sistemàtica dels
naixements".

En la Conclusió de l’encíclica, el Papa
remarca que el desenvolupament
"necessita cristians amb els braços
elevats cap a Déu en gest d’oració",
d'"amor i de perdó, de renúncia a un
mateix, d'acollida al proïsme, de
justícia i de pau".

PDF: Caritas in veritate

Agència Flama

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/caritas-in-
veritate-nova-enciclica-de-benet-xvi/

(18/02/2026)

https://multimedia.opusdei.org/pdf/ca/caritas_in_veritate.pdf
https://opusdei.org/ca-ad/article/caritas-in-veritate-nova-enciclica-de-benet-xvi/
https://opusdei.org/ca-ad/article/caritas-in-veritate-nova-enciclica-de-benet-xvi/
https://opusdei.org/ca-ad/article/caritas-in-veritate-nova-enciclica-de-benet-xvi/

	“Caritas in veritate", nova encíclica de Benet XVI

