opusdei.org

Cap a la llibertat

"Paradoxalment, la llibertat
assoleix la plenitud quan tria
servir", es diu en aquest text
sobre la llibertat a la vida del
cristia, una llibertat que
madura en 'amor a Déu.

11/08/2013

“No hi ha res més bo que
reconéixer-se esclaus de Déu per
Amor. Perqué en aquest moment
perdem la situacio d’esclaus, per a
convertir-nos en amics, en fills. I
es aqui on es manifesta la
diferencia: afrontem les honestes



ocupacions del mon amb la
mateixa passio, amb el mateix
afany que els altres, pero amb la
pau en el fons de ’anima; amb
alegria i serenitat, també en les
contradiccions: perqué no
dipositem la confiancga en allo que
passa, sino en allo que roman per
sempre, no som fills de Uesclava,
sino de la lliure

(Ga 4, 31) [1].

Paradoxalment, la llibertat assoleix
la plenitud quan tria servir. Per
contra, la pretensio d'una llibertat
absoluta, independitzada de Déu i
dels altres, sense res que la limiti,
desemboca en un jo postrat davant
els diners, el poder, l'éxit o altres
idols, més o menys brillants, pero
caducs 1 sense valor.

«La llibertat d'un ésser huma és la
llibertat d'un ésser limitat i, per tant,
ella mateixa és limitada. Només
podem posseir-la com llibertat



compartida, en la comunio de les
llibertats: la llibertat només pot
desenvolupar-se si vivim, com cal,
uns amb altres i uns per als altres
»[2].

Necessitem els altres, no només per
allo que rebem d'ells, sin6 també
perque som creats per donar. No hi
ha creixement personal amb
independeéncia de les necessitats dels
qui ens envolten: el marit es realitza
servint la dona i els fills, i el mateix
passa amb 1'esposa; l'advocat
exerceix la professio per servir el
client i al bé comu dels ciutadans; el
malalt es posa en mans del metge i
aquest s'ha d'acomodar al pacient;
cqui és més important, el qui seu a
taula o el qui serveix? ;:No ho és el qui
seu a taula? Doncs jo, enmig de
vosaltres, soc com el qui serveix . [3]

El servei que Crist demana als
deixebles no consisteix nomeés a
donar quelcom, sin6 en donar-se un



mateix, en posar la llibertat
radicalment en joc. Com ha escrit el
papa Benet XVI en la seva primera
carta enciclica: «L'intima participacio
personal en les necessitats i en els
sofriments de l'altre es converteix
aixi en un donar-me a mi mateix:
perque el do no humilii I'altre, no
solament he de donar-li una mica
meu, sind a mi mateix; he de ser part
del do com a persona» [4].

Donar-me per complet, lliurar-me del
tot, és senzillament lliurar la meva
llibertat: lliurar-la per amor. Lliurant
la llibertat per amor ens fem mes
capacos d'amor i de lliurament i, per
tant, més lliures, aquest és el joc de la
donacid personal: donar sense
perdre; més encara: guanyar donant.

Quan la llibertat es diposita sencera
en Déu, sense més garanties que
cercar i fer la seva voluntat, el guany
és la identificaciéo amb Crist, ila
llibertat es recupera a un nivell més



profund: com a intima llibertat filial
que cap circumstancia ni cap poder
poden sotmetre. Per ell m'he avingut
a perdre-ho tot i a considerar-ho
escoria, a canvi de guanyar-lo a ell

[5].
Cercar Crist

«A cada home se li confia la tasca de
ser artifex de la propia vida» [6]
Cadascun pot fer de la seva vida una
obra mestra de amor, amb encerts,
errors, debilitats: no passa res.
L'important és no perdre de vista el
far, el sentit, Aquell en qui s'alegra el
cor [7], I'tnic que pot omplir la
capacitat d'estimar, a qui
radicalment volem orientar la
llibertat.

Les eleccions particulars -emprendre
i desenvolupar una professio,
establir un horari, adquirir qualsevol
compromis, gran o petit- apunten, en
darrer terme, a un bé estimat en si
mateix, no en funcié d'un altre.



Aquest bé que estimem de manera
absoluta ens caracteritza més que
qualsevol altra cosa.

Aquest fi dona sentit ultim a les
petites accions de cada dia, guia el
capteniment concret, és el criteri que
indica, en el dubte, allo que convé o
no convé fer.

En definitiva, com diu sant Tomas
comentant sant Agusti, només hi ha
dos béns que poden presentar-se al
home com absoluts i, per tant, guiar
la resta de les accions: la gloria de
Déu o la propia estima. «Com en
I'amor a Déu, el mateix Déu és 1'ultim
vers el qual s'ordenen totes les coses
que s'estimen rectament, aixi en
I'amor de la propia excel-léncia es
troba un altre ultim fi al qual
s'ordenen també totes les coses; ja
que qui cerca aprofundir en les
riqueses, en ciéncia, o en els honors,
o qualssevol altres béns, per tot aixo
busca la seva propia excel-lencia »[8].



Només Déu pot donar auténtica
unitat de sentit als nostres afanys i
quefers: «ens has fet peratuiel
nostre cor esta inquiet fins que no
descansi en tu» [9] Aquesta frase de
sant Agusti mostra l'origen ila fi de
la llibertat creada, que és al mateix
temps do i tasca. Déu ens ha donat la
llibertat per a assolir la plenitud, i la
plenitud és el resultat d'escollir
I'Amor de Déu, cercant-ne la voluntat
en les grans decisions i en el petit de
cada dia.

Un dels llocs on I'Evangeli mostra
'orientacio de l'existéncia com a fruit
de les eleccions personals és 1'episodi
del jove ric. La inquietud del cor
d'aquest home I'empeny a cercar el
cami de la felicitat auténtica.

No volent conformar-se amb menys,
va a qui té les respostes definitives, a
Jesus: Mestre bo, qué haig de fer per a
posseir la vida eterna? [10] La
resposta del Senyor no és menys



radical que la pregunta. Primer
assenyala els camins incompatibles
amb el que busca: no cometis
adulteri, no robis, no acusis ningu
falsament ... [11]

Després li indica la direcci6 que
porta a la pau il'alegria veritables: si
vols ser perfecte, vés, ven tot el que
tens i dona-ho als pobres, i tindras un
tresor al cel. Després vine i segueix-
me. [12].

Aquestes paraules relativitzen la
importancia de tot allo que fins
llavors centrava l'interes del jove. La
llibertat ensopega amb una
alternativa no prevista, una crida a
eixamplar 1'horitzo de la seva vida.

No és que visqués malament, al
contrari, tenia un prestigi social i
moral que segurament
proporcionava satisfaccio als seus
pares i educadors. Pero aixo 1i
semblava insuficient, aspirava a
més ..., 1 per aixo s’adreca al Mestre.



No obstant aix0, davant el nou
panorama que Jesus li obre, calla; sap
que el Mestre bo té rad, més encara
després d'escoltar les misterioses
paraules que revelen d'alguna
manera la seva divinitat: Per qué em
dius bo?, Ningu és bo sind un de sol,
Déu.

Malgrat tot, no compleix les
caracteristiques per posar-se a
disposicio del Senyor. La prudencia
humana, la por a perdre quelcom
valuos i potser l'afany de seguretat, el
porten a conformar-se amb allo que
ja té, amb I’esperanca vana que,
sense aspirar a tant com Jesus li
proposa, sense arriscar la seva
posicid, la seva fama , els seus diners
i en definitiva el seu propi jo, potser
podra estar bé.

Quan es busca fer el bé amb poc

amor, dificilment es troba el cami. En
paraules de sant Joan de la Creu, «qui
a Déu cerca volent continuar amb els



seus gustos, el busca de nit i, de nit,
no el trobara» [13], aleshores la raé
es complica en raons i excuses
facils [14] i el bé deixa de fer-se o es
retarda.

Sil'amor és molt feble, 1a lluita es fa
maldestra, embullada per 1'embolic
de molts petits lligams, indecisa:
quan les raons d'amor no sén
suficients per fer el que Déu vol, es
cerquen altres desraons per no fer-
ho.

El cor del jove no va quedar satisfet:
a ningu satisfa una resposta a mitges,
cap cor huma es conforma amb
mitjanies, per aixo se n'ana tot trist
[15].

Tornar a Crist

Perseverar en 'amor no consisteix en
una lluita tensa per no fallar mai.
D'ordinari cap veler arriba a port en
linia recta, sin6 que mira d'aprofitar
els vents que troba i corregeix



constantment les desviacions que
detecten els instruments de
navegacio.

L'important és saber on es vol
arribar i romandre vigilants. Cal
tornar a lliurar la llibertat moltes
vegades, sobretot si ens adonem que
hem comencat a servir altres senyors
[16].

Per no perdre'ns, hem d'examinar
I'actuacio concreta a la llum de la
vocacio; aquesta és com el far divi
que orienta la llibertat. Es
indispensable per aixo, estar
disposats a recomencar, a
retrobar —en les noves situacions
de la nostra vida— la llum,
I’impuls de la primera conversio. I
aquesta és la rao per la qual hem
de preparar—nos amb un examen
profund, demanant ajut al Senyor,
per tal que puguem conéixer—lo
millor i conéixer—nos millor a
nosaltres mateixos. No hi ha cap



més cami, si ens hem de convertir,
altra vegada. [17].

La manca d'alegria és un d'aquests
indicadors que permeten descobrir
quan la voluntat esta perdent
I'orientacio a Déu. Amb la llum de
I'Esperit Sant podrem veure on esta
posat el cor, per rectificar tot allo que
calgui.

La parabola del fill prodig és la guia
autentica en l'itinerari vers la
conversio. El punt de partida és el
moment en queé el fill adverteix la
seva indigencia material, i sobretot
espiritual -la manca d'alegria-; hi
pren consciencia d'’haver abusat de
la llibertat filial.

Comenca llavors a examinar la seva
situacié amb objectivitat. Mira dins
de si, in se autem reversus [18], sense
por a reconéixer la dura veritat dels
fets. El panorama és de gana, solitud,
tristesa, manca d'afecte ... Com he
arribat a aquesta situacio?, es



demana. Podria haver donat la culpa
a la mala fortuna o al periode de
carestia que travessava la regio.
Tanmateix, s'atreveix a assumir les
seves decisions anteriors sense
esquivar-ne la responsabilitat.

Ha estat ell mateix, lliurement, qui
ha canviat la fidelitat al pare pel
miratge d'una felicitat irreal. Va ser
madurant en ell la idea que els béns
que li corresponien, en aquest cas
I'herencia paterna, tindrien la
capacitat de saciar les ansies de
benestar, de realitzacio personal. La
voluntat s'havia anat replegant cap al
seu petit tresor: les seves ambicions,
la seva diversio, el seu temps, la seva
sensualitat, la seva mandra.

Va ser la viva percepcio de la seva
penuria que el va fer reaccionar i
adonar-se del poc que valia per si sol,
de les cruels servituds a que s'’havia
vist abocat sense el pare: quants
jornalers del meu pare tenen pa de



sobres i jo aqui m'estic morint de fam!
[19]

La casa del Pare: I'Església santa de
Déu, aquesta petita part de 1'Església
que és1'Obra ... Ha perdut la por a
dir les coses pel seu nom, i el
contacte amb la veritat sobre si
mateix I'encamina cap a la llibertat:
la veritat us fara lliures [20] Davant la
realitat de les coses pren cos la
nostalgia de I'amor del Pare, és el
viatge de retorn a la llar.

A lallar s'ha de tornar i retornar
moltes vegades a la vida perque és el
lloc del retrobament amb nosaltres
mateixos, on redescobrim allo que
som: fills de Déu. La casa és també la
consciencia, sagrari intim de la
persona. I el fill prodig, que amb
tanta determinacio havia exigit els
seus drets, a la vista de la nua veritat
sobre si mateix, renuncia ara a tot
dret. Aniré a trobar el meu pare i li
diré: Pare, he pecat contra el cel i



contra tu. Ja no mereixo que em
diguin fill teu; tracta'm com un dels
teus jornalers.” I se n'‘ana a trobar el
seu pare. [21].

En la tornada ja esta incoada l'alegria
de la conversio. El penediment ha
obert la porta a I'esperancga i, en la
decisi6é de tornar, la llibertat ha
recuperat la disposici6 cap a l'amor.
Pero a més, la trobada amb el pare
supera les millors expectatives.

El pobre cor huma, humiliat per les
seves faltes, es veura desbordat per
la infinita misericordia de I'Amor:
Encara era lluny, que el seu pare el
veié i es commogué, corregué a tirar-
se-lialcolliel besa . [22]

La llibertat madura en I'amor a Déu,
la llibertat filial no es comptabilitza
en un balang d'encerts i errors; els
errors esdevenen encerts, ocasions
d'estimar més, quan sabem rectificar
i demanar perdo, amb plena
confianca en la misericordia de Déu.



Aprenguem a recomencar de la ma
del nostre Pare: haureu observat en
el vostre examen —a mi em passa
el mateix: perdoneu—me que faci
aquestes referencies a la meva
persona, pero, mentre us parlo,
estic rumiant amb el Senyor sobre
les necessitats de la meva anima
—, que patiu repetidament petits
contratemps, i a vegades en el
vostre cap us sembla que son
descomunals, perqué revelen una
falta d’amor evident, una manca
de donacio d’un mateix, d’esperit
de sacrifici, de delicadesa.
Fomenteu les ansies de reparacio,
amb una contricio sincera, pero
no em perdeu la pau [23].

No em perdeu la pau: aquest
commovedor prec patern va unit a
una crida a la contricio, que és el més
important de I'examen de
consciéncia. Sant Josepmaria obria
I’anima per donar-nos l'aliment de la
seva experiencia de tracte amb Déu.



Ara la benauranca és la seva
experiéncia, i la seva participacio en
la paternitat de Déu és més intensa.
Acudim a la seva intercessio per
aconseguir una contricio serena i
filial; perqueé ens ensenyi a fer un
examen contrit, que no treu la pau
sind que la déna. Cada acte de
contricio és un recomencar. Quina
pau confereix saber que, mentre hi
ha vida, no hi ha fracassos definitius!

Viure en Crist

Sant Joan descriu en I'Apocalipsi una
multitud incomptable davant el tron
i davant I'Anyell, vestits de blanc i
amb palmons a les mans [24]. El
palmo és simbol de 1'alegria i del
triomf: de 1'alegria d’honorar Déu i
de la victoria dels que li donen gloria
per sempre. Podriem dir, seguint
aquesta imatge, que el palmoé de la
llibertat rau en la seva orientacio a
Déu fins arribar al triomf definitiu de
la santedat assolida.



Com aconseguirem tan preciosa
conquesta? El concili Vatica II
ensenya que «la llibertat de I'home,
ferida pel pecat, no pot aconseguir
aquesta orientacio vers Déu amb
plena eficacia si no és amb l'ajuda de
la gracia» [25].

Per aixo0, Déu va enviar el seu Fill,
que ha vingut a ajudar per fer-nos
particips de la seva victoria a la Creu
i perqueé rebem el do de I'Esperit
Sant. La nostra llibertat ha estat
alliberada al Calvari: «per ser lliures
ens ha alliberat Crist, en Ell
participem de la veritat que ens fa
lliures. L'Esperit Sant ens ha estat
donat, i, com ensenya lI'Apostol, on hi
ha I'Esperit, hi ha la llibertat. Ja des
d'ara ens gloriem de la llibertat dels
fills de Déu »[26].

Déu havia promes al seu poble un
principi nou de vida, una llei escrita
en el cor que no només indiqués la
direccio sino que donés també les



forces per caminar per la senda de
I'amor a Déu: us donaré un cor nou i
posaré un esperit nou dins vostre;
trauré de vosaltres aquest cor de
pedra i us en donaré un de carn.
Posaré el meu esperit dins vostre i
faré que seguiu els meus preceptes,
que compliu i observeu les meves
decisions [27].

Aquesta promesa es va fer realitat
amb l'enviament de I'Esperit Sant,
perque Déu, donant-nos l'Esperit
Sant, ha vessat el seu amor en els
nostres cors [28]. Només sobre
aquest principi nou podrem
construir una vida alliberada de
I'esclavitud de 'egoisme, una vida de
fills lliures. Perque tots els qui son
guiats per U'Esperit de Déu son fills de
Déu [29].

Que la voluntat es recolzi sobre la
roca sobrenatural de la filiacio
divina, i no sobre la sorra de les
propies forces. Llavors es poden



vencer les propies limitacions,
superant els obstacles des de la
humilitat, amb la forca de Déu.

La voluntat sobrenaturalment bona
viu aixi deificada, buscant fer en tot
la Voluntat de Déu. Com? Mitjancant
I'oblit de si, amb la fortalesa de Crist.
Per aixo -diu sant Pau-, em gloriaré
sobretot de les meves febleses, perque
reposi sobre meu el poder del Crist.
Per tant, accepto de bon grat les
febleses, les injuries, les adversitats,
les persecucions i les angoixes per
causa de Crist. Perqué quan soc feble
és quan soc realment fort [30].

El sentit de la filiaci6 divina és un
fonament realista per a la llibertat;
ensenya a recomencar des de la
veritat de la propia petitesa, que és
alhora la grandesa de ser fill
estimadissim de Déu, és font de
serenitat i d'optimisme per a la lluita.

El fill de Déu se sent sostingut per
I'omnipotencia d'un Pare que



I’estima amb els seus defectes, al
mateix temps que I’ajuda a lluitar
contra ells i I'impulsa cap a la
llibertat.

C. Ruiz

[1] Amics de Déu, n. 35.
[2] Benet XVI, Homilia, 8-XII-2005.
[3] Lc 22, 27.

[4] Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 34.

[5] F13, 8.

[6] Joan Pau II, Carta als artistes, 4-
IV-1999, n. 2.

[7] Cf Sal 33 [32], 21.

[8] Sant Tomas d'Aquino, De Malo, q.
8,a.2,c.

[9] Sant Agusti, Confessions 1, 1, 1.



[10] Lc 18, 18.
[11] Lc 18, 20.
[12] Mt 19, 21.

[13] Sant Joan de la Creu, Cantic
espiritual, 3, 3.

[14] Amics de Déu, n. 37.

[15] Mt 19, 22.

[16] Cf Lc 16, 13.

[17] Es Crist que passa, 1. 58.
[18] Lc 15, 17.

[19] Ibid., 15, 17.

[20] Jn 8, 32

[21] Lc 15, 18-20.

[22] Ibid., 15, 20.

[23] Amics de Déu, n. 13.



[24] Cf Ap 7, 9-10.

[25] Concili Vatica II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 17.

[26] Catecisme de I'Església catolica,
n. 1741; Ga 5, 1; cfr. Jo 8, 32; cfr. 2 Co
3,17; cfr. Rm 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.
[28] Rm 5, 5.
[29] Ibid., 8, 14.

[30] 2 Co 12, 9-10.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/cap-a-la-
llibertat/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/cap-a-la-llibertat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/cap-a-la-llibertat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/cap-a-la-llibertat/

	Cap a la llibertat

