
opusdei.org

Butlla del Papa
Francesc amb motiu
del Jubileu 2025

Cada vint-i-cinc anys es convoca
a l'Església catòlica un Jubileu.
Amb motiu del pròxim que se
celebrarà el 2025, s'ha publicat
la butlla papal de convocació:
"Spes non confundit" que
oferim amb text i àudio.

13/12/2024



Escolta la butlla de convocació del
Jubileu Ordinari de l’any 2025
(00:55:22)

Disponible també a ivoox i iTunes

SPES NON CONFUNDIT

Butlla de convocació del Jubileu
Ordinari de l’any 2025

FRANCESC

BISBE DE ROMA

SERVENT DELS SERVENTS DE DÉU

QUE A TOTS ELS QUI LLEGEIXIN
AQUESTA CARTA

L’ESPERANÇA ELS OMPLI EL COR

1. «Spes non confundit», «l’esperança
no pot defraudar» (Rm 5, 5). En el

https://go.ivoox.com/rf/130092447
https://podcasts.apple.com/es/podcast/butlla-spes-non-confundit/id1622805762?i=1000658441842&l=ca


signe de l’esperança l’apòstol Pau
infonia coratge a la comunitat
cristiana de Roma. L’esperança és
també el missatge central del proper
Jubileu, que segons una antiga
tradició el Papa convoca cada vint-i-
cinc anys. Penso en tots els pelegrins
d’esperança que arribaran a Roma
per a viure l’Any Sant i en tots els
qui, tot i que no puguin venir a la
ciutat dels apòstols Pere i Pau, ho
celebraran a les Esglésies particulars.
Que pugui ser per a tothom un
moment d’encontre viu i personal
amb el Senyor Jesús, «porta» de
salvació (cf. Jn 10, 7.9); amb Ell, a qui
l’Església té la missió d’anunciar
sempre, a tot arreu i a tothom com la
«nostra esperança» (1 Tm 1, 1).

Tothom espera. Al cor de tota
persona hi ha l’esperança com a
desig i espera del bé, fins i tot
ignorant el que el demà portarà. Tot i
això, la imprevisibilitat del futur fa
sorgir sentiments sovint



contraposats: de la confiança al
temor, de la serenitat al desànim, de
la certesa al dubte. Trobem amb
freqüència persones desanimades,
que miren el futur amb escepticisme
i pessimisme, com si res no pogués
oferir-los felicitat. Que el Jubileu
sigui per a tots ocasió de revifar
l’esperança. La Paraula de Déu ens
ajuda a trobar-ne les raons. Deixem-
nos conduir pel que l’apòstol Pau va
escriure precisament als cristians de
Roma.

Una Paraula d’esperança

2. «Ara que ja som justos, com a
creients que som, estem en pau amb
Déu, gràcies a Jesucrist, el nostre
Senyor. És per ell que la fe ens ha
donat entrada en aquesta gràcia que
posseïm tan en ferm, i és per ell que
tenim la satisfacció d’esperar la
glòria de Déu. […] I l’esperança no
pot defraudar ningú, després que
Déu, donant-nos l’Esperit Sant, ha



vessat en els nostres cors el seu
amor» (Rm 5, 1-2.5). Els punts de
reflexió que aquí ens proposa sant
Pau són múltiples. Sabem que la
Carta als Romans marca un pas
decisiu en la seva activitat
d’evangelització. Fins aquest
moment l’havia realitzat a l’àrea
oriental de l’Imperi i ara l’espera
Roma, amb tot el que aquesta
representa als ulls del món: un gran
desafiament, que ha d’afrontar en
nom de l’anunci de l’Evangeli, el qual
no coneix barreres ni confins.
L’Església de Roma no havia estat
fundada per Pau, però ell sentia viu
el desig d’arribar allà aviat per a dur
a tothom l’Evangeli de Jesucrist, mort
i ressuscitat, com anunci de
l’esperança que realitza les
promeses, introdueix a la glòria i,
fonamentada en l’amor, no defrauda.

3. L’esperança efectivament neix de
l’amor i es funda en l’amor que
brolla del Cor de Jesús traspassat a la



creu: «Perquè si vam ser reconciliats
amb Déu al preu de la mort del seu
Fill quan érem encara enemics, molt
més ara que ja estem reconciliats
serem salvats gràcies a la seva
vida» (Rm 5, 10). I la seva vida es
manifesta en la nostra vida de fe, que
comença amb el Baptisme, es
desenvolupa en la docilitat a la
gràcia de Déu i, per tant, està
animada per l’esperança, que es
renova sempre i es fa indestructible
per l’acció de l’Esperit Sant.

En efecte, l’Esperit Sant, amb la seva
presència perenne en el camí de
l’Església, és qui irradia en els
creients la llum de l’esperança: Ell la
manté encesa com una flama que
mai no s’apaga, per a donar suport i
vigor a la nostra vida. L’esperança
cristiana, de fet, no enganya ni
defrauda, perquè està fundada en la
certesa que res ni ningú no podrà
separar-nos mai de l’amor diví: «Qui
serà capaç d’allunyar-nos del Crist,



que tant ens estima? Els
contratemps, la por, les persecucions,
la fam o la nuesa, els perills, la mort
sagnant? […] Però de tot això en
sortim fàcilment vencedors amb
l’ajut d’aquell qui ens estima. Estic
ben segur que ni la mort ni la vida, ni
els àngels o altres poders, ni res del
món present o del futur, ni els estols
del cel o de les profunditats, ni res de
l’univers creat no serà capaç
d’allunyar-nos de Déu, que, en
Jesucrist, el nostre Senyor, ha
demostrat com ens estima» (Rm
8,35.37-39). Heus aquí per què
aquesta esperança no cedeix davant
les dificultats: perquè es fonamenta
en la fe i es nodreix de la caritat, i
d’aquesta manera fa possible que
seguim endavant en la vida. Sant
Agustí escriu sobre això: «En
qualsevol gènere de vida, no es viu
sense aquestes tres inclinacions de
l’ànima: creure, esperar, estimar»[1].



4. Sant Pau és molt realista. Sap que
la vida està feta d’alegries i de dolors,
que l’amor es posa a prova quan
augmenten les dificultats i
l’esperança sembla esfondrar-se
davant del patiment. Amb tot, escriu:
«Més encara: fins i tot en les
tribulacions trobem motiu de gloriar-
nos, perquè sabem que la tribulació
engendra paciència; la paciència,
virtut provada; la virtut provada,
esperança» (Rm 5, 3-4). Per a
l’Apòstol, la tribulació i el patiment
són les condicions pròpies dels qui
anuncien l’Evangeli en contextos
d’incomprensió i de persecució (cf. 2
Co 6, 3-10). Però en aquestes
situacions, enmig de la foscor es
percep una llum; es descobreix com
el que sosté l’evangelització és la
força que brolla de la creu i de la
resurrecció de Crist. I això porta a
desenvolupar una virtut estretament
emparentada amb l’esperança: la 
paciència. Estem acostumats a voler-
ho tot i immediatament, en un món



on la pressa s’ha convertit en una
constant. Ja no es té temps per a
trobar-se, i sovint fins i tot en les
famílies es fa difícil reunir-se i
conversar amb tranquil·litat. La
paciència ha estat relegada per la
pressa, ocasionant un dany greu a les
persones. De fet, ocupen el seu lloc la
intolerància, el nerviosisme i a
vegades la violència gratuïta, que
provoquen insatisfacció i tancament.

A més, en l’era de l’internet, on
l’espai i el temps són suplantats per
l’“aquí i ara”, la paciència resulta
estranya. Si encara fóssim capaços de
contemplar la creació amb sorpresa,
entendríem com n’és d’essencial la
paciència. Esperar el seguir-se de les
estacions amb els seus fruits;
observar la vida dels animals i els
cicles del seu desenvolupament; tenir
els ulls senzills de sant Francesc que,
al seu Càntic de les criatures, escrit fa
800 anys, percebia la creació com
una gran família i anomenava el sol



“germà” i la lluna “germana”[2].
Redescobrir la paciència fa molt bé a
un mateix i als altres. Sant Pau
recorre amb freqüència a la
paciència per a subratllar la
importància de la perseverança i de
la confiança en allò que Déu ens ha
promès, però sobretot testimonia que
Déu és pacient amb nosaltres, perquè
Ell és «el Déu de qui provenen la
constància i el consol» (Rm 15, 5). La
paciència, que també és fruit de
l’Esperit Sant, manté viva l’esperança
i la consolida com a virtut i estil de
vida. Per tant, aprenguem a demanar
amb freqüència la gràcia de la
paciència, que és filla de l’esperança i
alhora la sosté.

Un camí d’esperança

5. Aquest entreteixit d’esperança i
paciència mostra clarament com la
vida cristiana és un camí, que també
necessita moments forts per a
alimentar i enfortir l’esperança,



companya insubstituïble que permet
entreveure la meta: l’encontre amb
el Senyor Jesús. M’agrada pensar que
va ser justament un itinerari de
gràcia, animat per l’espiritualitat
popular, el que va precedir la
convocació, l’any 1300, del primer
Jubileu. De fet, no podem oblidar les
diverses maneres a través de les
quals la gràcia del perdó ha estat
vessada amb abundància sobre el
sant Poble fidel de Déu. Recordem,
per exemple, el gran “perdó” que
sant Celestí V va voler concedir a tots
els qui anaven a la Basílica de Santa
Maria de Collemaggio, a L’Aquila,
durant els dies 28 i 29 d’agost de
1294, sis anys abans que el papa
Bonifaci VIII instituís l’Any Sant. Així
doncs, l’Església ja experimentava la
gràcia jubilar de la misericòrdia. I
fins i tot abans, l’any 1216, el papa
Honori III havia acollit la súplica de
sant Francesc que demanava la
indulgència per als qui anessin a
visitar la Porciúncula durant els dos



primers dies d’agost. El mateix es pot
afirmar per al pelegrinatge a
Santiago de Compostel·la; en efecte,
el papa Calixte II, el 1122, va concedir
que se celebrés el Jubileu en aquest
Santuari cada vegada que la festa de
l’apòstol Jaume coincidís amb el
diumenge. És bo que aquesta
modalitat “estesa” de celebracions
jubilars continuï, de manera que la
força del perdó de Déu sostingui i
acompanyi el camí de les comunitats
i de les persones.

No és casual que el pelegrinatge
expressi un element fonamental de
tot esdeveniment jubilar. Posar-se en
camí és un gest típic dels qui cerquen
el sentit de la vida. El pelegrinatge a
peu afavoreix molt el
redescobriment del valor del silenci,
de l’esforç, de l’essencial. També el
proper any els pelegrins d’esperança
no deixaran de recórrer camins
antics i moderns per a viure
intensament l’experiència jubilar. A



més, a la mateixa ciutat de Roma hi
haurà altres itineraris de fe que
s’afegiran als ja tradicionals de les
catacumbes i de les set esglésies.
Transitar d’un país a un altre, com si
se superessin les fronteres, passar
d’una ciutat a l’altra en la
contemplació de la creació i de les
obres d’art permetrà atresorar
experiències i cultures diferents, per
a conservar dins d’un mateix la
bellesa que, harmonitzada per la
pregària, condueix a agrair a Déu per
les meravelles que Ell realitza. Les
esglésies jubilars, al llarg dels
itineraris i en la mateixa Urbs,
podran ser oasis d’espiritualitat on
revitalitzar el camí de la fe i beure de
les fonts de l’esperança, sobretot
apropant-se al sagrament de la
Reconciliació, punt de partida
insubstituïble per a un veritable
camí de conversió. Que a les
Esglésies particulars es tingui cura de
manera especial de la preparació
dels preveres i dels fidels per a les



confessions i l’accés al sagrament en
la seva forma individual.

Als fidels de les Esglésies orientals,
en especial a aquells que ja estan en
plena comunió amb el Successor de
Pere, vull dirigir-los una invitació
particular a aquest pelegrinatge. Ells,
que han patit tant per la seva
fidelitat a Crist i a l’Església, moltes
vegades fins a la mort, s’han de
sentir especialment benvinguts a
aquesta Roma que és Mare també
per a ells i que custodia tantes
memòries de la seva presència.
L’Església catòlica, que està
enriquida per les seves antiquíssimes
litúrgies, per la teologia i per
l’espiritualitat dels Pares, monjos i
teòlegs, vol expressar simbòlicament
l’acollida a ells i als seus germans i
germanes ortodoxos, en una època
en la que ja estan vivint la
peregrinació del Viacrucis, amb la
que amb freqüència són obligats a
deixar les seves terres d’origen, les



seves terres santes, de les que els
expulsen vers països més segurs la
violència i la inestabilitat. Per a ells
l’esperança de ser estimats per
l’Església —que no els abandonarà,
sinó que els seguirà allà on vagin—
fa encara més fort el signe del
Jubileu.

6. L’Any Sant 2025 està en continuïtat
amb els esdeveniments de gràcia
precedents. En l’últim Jubileu
ordinari es va creuar el llindar dels
dos mil anys del naixement de
Jesucrist. Després, el 13 de març de
2015, vaig convocar un Jubileu
extraordinari amb la finalitat de
manifestar i facilitar l’encontre amb
el “Rostre de la misericòrdia” de
Déu[3], anunci central de l’Evangeli
per a totes les persones de tots els
temps. Ara ha arribat el moment
d’un nou Jubileu, per a obrir de bat a
bat la Porta Santa una vegada més i
oferir l’experiència viva de l’amor de
Déu, que suscita en el cor l’esperança



certa de la salvació en Crist. Al
mateix temps, aquest Any Sant
orientarà el camí cap a un altre
aniversari fonamental per a tots els
cristians: el 2033 se celebraran els
dos mil anys de la Redempció
realitzada per mitjà de la passió,
mort i resurrecció del Senyor Jesús.
Ens trobem així davant d’un itinerari
marcat per grans etapes, en les que
la gràcia de Déu precedeix i
acompanya el poble que camina
entusiasta en la fe, diligent en la
caritat i perseverant en l’esperança
(cf. 1 Te 1, 3).

Recolzat en aquesta llarga tradició i
amb la certesa que aquest Any
jubilar podrà ser per a tota l’Església
una intensa experiència de gràcia i
d’esperança, estableixo que la Porta
Santa de la Basílica de Sant Pere, al
Vaticà, s’obri el 24 de desembre
d’aquest any 2024, donant inici així
al Jubileu ordinari. El diumenge
següent, 29 de desembre de 2024,



obriré la Porta Santa de la meva
Catedral de Sant Joan del Laterà, que
el 9 de novembre d’enguany
celebrarà els 1.700 anys de la seva
dedicació. A continuació, l’1 de gener
de 2025, solemnitat de Santa Maria,
Mare de Déu, s’obrirà la Porta Santa
de la Basílica papal de Santa Maria la
Major. I, finalment, el diumenge 5 de
gener s’obrirà la Porta Santa de la
Basílica papal de Sant Pau
Extramurs. Aquestes últimes tres
Portes Santes es clouran el diumenge
28 de desembre del mateix any.

Estableixo a més que el diumenge 29
de desembre de 2024, a totes les
catedrals i cocatedrals, els bisbes
diocesans celebrin l’Eucaristia com a
obertura solemne de l’Any jubilar,
segons el Ritual que es prepararà per
a l’ocasió. En el cas de la celebració
en una església cocatedral, el bisbe
podrà ser substituït per un delegat
designat expressament per a això.
Que el pelegrinatge des d’una



església, escollida per a la collectio,
cap a la catedral sigui el signe del
camí d’esperança que, il·luminat per
la Paraula de Déu, uneix els creients.
Que s’hi llegeixin alguns fragments
d’aquest Document i s’anunciï al
poble la indulgència jubilar, que es
podrà obtenir segons les
prescripcions contingudes en el
mateix Ritual per a la celebració del
Jubileu en les Esglésies particulars.
Durant l’Any Sant, que a les Esglésies
particulars finalitzarà el diumenge
28 de desembre de 2025, s’ha de
procurar que el Poble de Déu pugui
acollir, amb plena participació, tant
l’anunci d’esperança de la gràcia de
Déu com els signes que n’atesten
l’eficàcia.

El Jubileu ordinari es clausurarà amb
el tancament de la Porta Santa de la
Basílica papal de Sant Pere al Vaticà
el 6 de gener de 2026, Epifania del
Senyor. Que la llum de l’esperança
cristiana pugui arribar a totes les



persones, com a missatge de l’amor
de Déu adreçat a tothom! I que
l’Església pugui ser testimoni fidel
d’aquest anunci arreu del món!

Signes d’esperança

7. A més d’assolir l’esperança que ens
dona la gràcia de Déu, també estem
cridats a redescobrir-la en els signes
dels temps que el Senyor ens ofereix.
Com afirma el Concili Vaticà II,
«l’Església té permanentment el
deure d’escrutar els signes dels
temps i d’interpretar-los sota la llum
de l’Evangeli, talment que, d’una
manera adequada a cada generació,
pugui respondre als interrogants
perennes dels homes sobre el sentit
de la vida present i de la futura i
sobre la relació de l’una amb
l’altra»[4]. Per això, és necessari
posar atenció a tot allò bo que hi ha
en el món per a no caure en la
temptació de considerar-nos superats
pel mal i la violència. En aquest



sentit, els signes dels temps, que
contenen l’anhel del cor humà,
necessitat de la presència salvífica de
Déu, requereixen ser transformats en
signes d’esperança.

8. Que el primer signe d’esperança es
tradueixi en pau per al món, el qual
es torna a trobar submergit en la
tragèdia de la guerra. La humanitat,
desmemoriada dels drames del
passat, està sotmesa a una prova
nova i difícil quan veu moltes
poblacions oprimides per la
brutalitat de la violència. Què més els
queda a aquests pobles que no hagin
patit ja? Com és possible que el seu
crit desesperat d’auxili no impulsi els
responsables de les nacions a voler
posar fi als nombrosos conflictes
regionals, conscients de les
conseqüències que puguin derivar-se
a nivell mundial? És massa somniar
que les armes callin i deixin de
provocar destrucció i mort? Deixem
que el Jubileu ens recordi que «als



qui posen pau Déu els reconeixerà
com a fills» (Mt 5, 9). L’exigència de
la pau ens interpel·la a tots i urgeix
que es duguin a terme projectes
concrets. Que no manqui el
compromís de la diplomàcia per
construir amb coratge i creativitat
espais de negociació orientats a una
pau duradora.

9. Mirar el futur amb esperança
també equival a tenir una visió de la
vida plena d’entusiasme a compartir
amb els altres. Per desgràcia hem de
constatar amb tristesa que en moltes
situacions falta aquesta perspectiva.
La primera conseqüència d’això és la
pèrdua del desig de transmetre la
vida. A causa dels ritmes de vida
frenètics, de les pors davant del
futur, de la manca de garanties
laborals i tuteles socials adequades,
de models socials l’agenda dels quals
està dictada per la recerca de
beneficis més que per la cura de les
relacions, s’assisteix en diversos



països a una preocupant disminució
de la natalitat. Per contra, en altres
contextos, «culpar l’augment de la
població i no el consumisme extrem i
selectiu d’alguns, és una manera de
no afrontar els problemes»[5].

L’obertura a la vida amb una
maternitat i paternitat responsables
és el projecte que el Creador ha
inscrit en el cor i en el cos dels homes
i de les dones, una missió que el
Senyor confia als esposos i al seu
amor. És urgent que, a més del
compromís legislatiu dels estats, hi
hagi un suport convençut per part de
les comunitats creients i de tota la
comunitat civil en tots els seus
components, perquè el desig dels
joves d’engendrar nous fills i filles,
com a fruit de la fecunditat del seu
amor, doni una perspectiva de futur
a tota societat i sigui un motiu
d’esperança: perquè depèn de
l’esperança i genera esperança.



La comunitat cristiana, per tant, no
es pot quedar enrere en el seu suport
a la necessitat d’una aliança social
per a l’esperança, que sigui inclusiva i
no ideològica, i que treballi per un
futur que es caracteritzi pel somriure
de molts nens i nenes que vindran a
omplir els bressols buits que ja hi ha
en moltes parts del món. Però tots, en
realitat, necessitem recuperar
l’alegria de viure, perquè l’ésser
humà, creat a imatge i semblança de
Déu (cf. Gn 1, 26), no es pot
conformar amb sobreviure o
subsistir mediocrement, emmotllant-
se al moment present i deixant-se
satisfer només per realitats
materials. Això ens tanca en
l’individualisme i corroeix
l’esperança, generant una tristesa
que es nia al cor, tornant-nos
desagradables i intolerants.

10. En l’Any jubilar estem cridats a
ser signes tangibles d’esperança per
a tants germans i germanes que



viuen en condicions de penúria.
Penso en els presos que, privats de la
llibertat, experimenten cada dia —a
més de la duresa de la reclusió— el
buit afectiu, les restriccions
imposades i, en força casos, la falta
de respecte. Proposo als governs que
en l’Any del Jubileu s’assumeixin
iniciatives que retornin l’esperança;
formes d’amnistia o de condonació
de la pena orientades per a ajudar les
persones a recuperar la confiança en
si mateixes i en la societat; itineraris
de reinserció a la comunitat als que
correspongui un compromís concret
en l’observança de les lleis.

És una exhortació antiga, que sorgeix
de la Paraula de Déu i es manté amb
tot el seu valor sapiencial quan es
convoca a tenir actes de clemència i
d’alliberament que permetin tornar a
començar: «Proclameu sant l’any
cinquanta i declareu lliures tots els
habitants del país» (Lv 25, 10). El
profeta Isaïes reprèn el que hi ha



establert per la Llei mosaica: el
Senyor «m’ha enviat a portar la bona
nova als desvalguts, a curar els cors
adolorits, a proclamar als captius la
llibertat, i als presos el retorn de la
llum, a proclamar l’any de gràcia del
Senyor» (Is 61, 1-2). Aquestes són les
paraules que Jesús va fer seves a
l’inici del seu ministeri, declarant
que ell mateix era el compliment de
l’“any de gràcia del Senyor” (cf. Lc 4,
18-19). Que a cada racó de la terra,
els creients, especialment els pastors,
es facin intèrprets d’aquestes
peticions, formant una sola veu que
reclami amb coratge condicions
dignes per als reclusos, respecte dels
drets humans i sobretot l’abolició de
la pena de mort, mesura que per a la
fe cristiana és inadmissible i que
aniquila tota esperança de perdó i de
renovació[6]. Per a oferir als presos
un signe concret de proximitat,
desitjo obrir jo mateix una Porta
Santa en una presó, per tal que sigui
per a ells un símbol que convidi a



mirar al futur amb esperança i amb
un renovat compromís de vida.

11. Que s’ofereixin signes
d’esperança als malalts que estan a
casa seva o a l’hospital. Que els seus
patiments puguin ser alleujats amb
la proximitat de les persones que els
visiten i amb l’afecte que reben. Les
obres de misericòrdia són igualment
obres d’esperança, que desvetllen en
els cors sentiments de gratitud. Que
aquesta gratitud arribi també a tots
els agents sanitaris que, en
condicions no poques vegades
difícils, exerciten la seva missió amb
cura sol·lícita vers les persones
malaltes i més fràgils.

Que no falti una atenció inclusiva
vers tots els qui, trobant-se en
condicions de vida particularment
difícils, experimenten la pròpia
debilitat, especialment als afectats
per patologies o discapacitats que
limiten notablement l’autonomia



personal. Tenir cura d’ells és un
himne a la dignitat humana, un cant
d’esperança que requereix accions
concertades per tota la societat.

12. També necessiten signes
d’esperança aquells que en si
mateixos la representen: els joves.
Ells, lamentablement, veuen amb
freqüència que els seus somnis
s’esfondren. No els podem decebre;
en el seu entusiasme es fonamenta el
futur. És bonic veure’ls alliberar
energies, per exemple quan es
lliuren amb tenacitat i es
comprometen voluntàriament en les
situacions de catàstrofe o
d’inestabilitat social. No obstant, és
trist veure joves sense esperança.
D’altra banda, quan el futur es torna
incert i impermeable als somnis;
quan els estudis no ofereixen
oportunitats i la falta d’un treball o
d’una ocupació suficientment estable
amenacen amb destruir els desitjos,
aleshores és inevitable que el present



es visqui en la melancolia i en
l’avorriment. La il·lusió de les
drogues, el risc de caure en la
delinqüència i la recerca de l’efímer
creen en ells, més que en altres,
confusió i amaguen la bellesa i el
sentit de la vida, abatent-los en
abismes obscurs i empenyent-los a
cometre gestos autodestructius. Per
això, que el Jubileu sigui en l’Església
una ocasió per a estimular-los.
Ocupem-nos amb ardor renovat dels
joves, els estudiants, els nuvis, les
noves generacions! Que hi hagi
proximitat als joves, que són l’alegria
i l’esperança de l’Església i del món!

13. No poden faltar signes
d’esperança vers els migrants, que
abandonen la seva terra a la recerca
d’una vida millor per a ells i per a les
seves famílies. Que les seves
esperances no es vegin frustrades
per prejudicis i tancaments; que
l’acollida, que obre els braços a
cadascú per raó de la seva dignitat,



vagi acompanyada per la
responsabilitat, perquè a ningú no se
li negui el dret a construir un futur
millor. Que als nombrosos exiliats,
desplaçats i refugiats, als qui els
conflictius successos internacionals
obliguen a fugir per a evitar guerres,
violència i discriminacions, se’ls
garanteixi la seguretat i l’accés al
treball i a la instrucció, instruments
necessaris per a la seva inserció en el
nou context social.

Que la comunitat cristiana estigui
sempre disposada a defensar el dret
dels més dèbils. Que generosament
obri de bat a bat les seves portes de
l’acollida, perquè a ningú no li falti
mai l’esperança d’una vida millor.
Que ressoni en els nostres cors la
Paraula del Senyor que, en la
paràbola del judici final, va dir:
«Quan era foraster, em vau acollir»,
perquè «tot allò que fèieu a cadascun
d’aquests germans meus, per petit



que fos, m’ho fèieu a mi» (Mt 25,
35.40).

14. Signes d’esperança mereixen els 
ancians, que sovint experimenten
solitud i sentiments
d’abandonament. Valorar el tresor
que són, les seves experiències de
vida, la saviesa de la que són
portadors i l’aportació que són
capaços d’oferir, és un compromís
per a la comunitat cristiana i per a la
societat civil, cridades a treballar
juntes per l’aliança entre les
generacions.

Dirigeixo un record particular als
avis i a les àvies, que representen la
transmissió de la fe i de la saviesa de
vida a les generacions més joves. Que
estiguin sostinguts per la gratitud
dels fills i per l’amor dels nets, que
troben en ells arrelament,
comprensió i encoratjament.

15. Imploro, de manera urgent,
esperança per als milions de pobres,



que sovint no tenen el més necessari
per a viure. Enfront de la successió
d’onades de pobresa sempre noves,
hi ha el risc d’acostumar-se i
resignar-se. Però no podem apartar
la mirada de situacions tan
dramàtiques, que avui es constaten a
tot arreu i no només en
determinades zones del món.
Trobem cada dia persones pobres o
empobrides que a vegades poden ser
els nostres veïns. Sovint no tenen un
habitatge, ni el menjar suficient per a
la jornada. Pateixen l’exclusió i la
indiferència de molts. És escandalós
que, en un món dotat de recursos
enormes, destinats en gran part als
armaments, els pobres siguin «la
major part […], milers de milions de
persones. Avui són presents en els
debats polítics i econòmics
internacionals, però sovint sembla
que els seus problemes es plantegen
com un apèndix, com una qüestió
que s’hi afegeix gairebé per obligació
o de manera perifèrica, si és que no



són considerats un mer dany
col·lateral. De fet, a l’hora de
l’actuació concreta, queden sovint en
el darrer lloc»[7]. No ho oblidem: els
pobres, quasi sempre, són víctimes,
no culpables.

Crides a l’esperança

16. Fent de ressò a la paraula antiga
dels profetes, el Jubileu ens recorda
que els béns de la terra no estan
destinats a uns pocs privilegiats, sinó
a tothom. És necessari que els qui
tinguin riqueses siguin generosos,
reconeixent el rostre dels germans
que passen necessitat. Penso de
manera particular en aquells que no
tenen agua ni aliment: la fam és un
flagell escandalós en el cos de la
nostra humanitat i ens convida a tots
a una sacsejada de la consciència.
Renovo la crida per tal que «amb els
diners que s’empren en armes i
altres despeses militars, constituïm
un Fons mundial, per a posar fi d’una



vegada a la fam i per al
desenvolupament dels països més
pobres, talment que els seus
habitants no acudeixin a solucions
violentes o enganyoses ni necessitin
abandonar els seus països per a
buscar una vida més digna»[8].

Hi ha una altra invitació urgent que
desitjo adreçar en vista de l’Any
jubilar; va adreçada a les nacions
més riques, perquè reconeguin la
gravetat de tantes decisions preses i
determinin condonar els deutes dels
països que mai no podran saldar-los.
Abans que tractar-se de
magnanimitat és una qüestió de
justícia, agreujada avui per una nova
manera d’iniquitat de la qual hem
pres consciència: «Perquè hi ha un
veritable “deute ecològic”,
particularment entre el Nord i el Sud,
relacionat amb desequilibris
comercials amb conseqüències en
l’àmbit ecològic, com també en l’ús
desproporcionat dels recursos



naturals dut a terme històricament
per alguns països»[9]. Com ensenya
la Sagrada Escriptura, la terra
pertany a Déu i tots nosaltres hi
habitem com a «immigrants i
forasters» (Lv 25, 23). Si
veritablement volem preparar en el
món el camí de la pau, esforcem-nos
per posar remei a les causes que
originen les injustícies, cancel·lem els
deutes injustos i insolvents, saciem
els famolencs.

17. Durant el proper Jubileu es
commemorarà un aniversari molt
significatiu per a tots els cristians. Es
compliran 1.700 anys de la celebració
del primer gran Concili ecumènic, el
de Nicea. Convé recordar que, des
dels temps apostòlics, els pastors
s’han reunit en assemblees en
diverses ocasions per tal de tractar
temàtiques doctrinals i qüestions
disciplinars. En els primers segles de
la fe els sínodes es van multiplicar
tant a l’Orient com a l’Occident



cristians, mostrant com d’important
era custodiar la unitat del Poble de
Déu i l’anunci fidel de l’Evangeli.
L’Any jubilar podrà ser una
oportunitat significativa per a donar
concreció a aquesta forma sinodal,
que la comunitat cristiana adverteix
avui com a expressió cada vegada
més necessària per a correspondre
millor a la urgència de
l’evangelització: tots els batejats,
cada un amb el seu propi carisma i
ministeri, corresponsables per tal
que, per la multiplicitat de signes
d’esperança, testimoniïn la presència
de Déu en el món.

El Concili de Nicea va tenir la tasca
de preservar la unitat, seriosament
amenaçada per la negació de la plena
divinitat de Jesucrist i de la seva
mateixa naturalesa amb el Pare. Hi
van ser presents al voltant de tres
cents bisbes, que es van reunir al
palau imperial el 20 de maig de l’any
325, convocats per iniciativa de



l’emperador Constantí. Després de
diversos debats, tots ells, moguts per
la gràcia de l’Esperit, es van
identificar en el Símbol de la fe que
encara avui professem en la
celebració eucarística dominical. Els
pares conciliars van voler començar
aquest Símbol utilitzant per primera
vegada l’expressió «Creiem»[10], com
a testimoni que en aquest “nosaltres”
totes les Esglésies es reconeixien en
comunió, i tots els cristians
professaven la mateixa fe.

El Concili de Nicea va marcar una
fita en la història de l’Església. La
commemoració d’aquesta data
convida els cristians a unir-se en la
lloança i en l’agraïment a la
Santíssima Trinitat i en particular a
Jesucrist, el Fill de Déu, «de la
mateixa naturalesa del Pare»[11],
que ens ha revelat un semblant
misteri d’amor. Però Nicea
representa també una invitació a
totes les Esglésies i comunitats



eclesials a seguir avançant en el camí
cap a la unitat visible, a no cansar-se
de cercar maneres adequades per a
correspondre plenament a la
pregària de Jesús: «Que tots siguin u.
Que estiguin en nosaltres, Pare, com
vós esteu en mi i jo en vós. Així el
món creurà que vós m’heu
enviat» (Jn 17, 21).

Al Concili de Nicea es va tractar
també el tema de la data de la
Pasqua. En aquest sentit, encara avui
existeixen diferents postures, que
impedeixen celebrar el mateix dia
l’esdeveniment fonamental de la fe.
Per una circumstància providencial,
això es produirà precisament l’Any
2025. Que aquest esdeveniment sigui
una crida per a tots els cristians
d’Orient i d’Occident a fer un pas
decisiu cap a la unitat entorn d’una
data comuna per a la Pasqua. Molts,
és bo recordar-ho, ja no tenen
coneixement de les disputes del



passat i no entenen com poden
subsistir divisions sobre això.

Ancorats a l’esperança

18. L’esperança, juntament amb la fe
i la caritat, formen el tríptic de les
“virtuts teologals”, que expressen
l’essència de la vida cristiana (cf. 1
Co 13, 13; 1 Te 1, 3). En el seu
dinamisme inseparable, l’esperança
és la que, per dir-ho així, assenyala
l’orientació, indica la direcció i la
finalitat de l’existència cristiana. Per
això l’apòstol Pau ens convida a que
«l’esperança us ompli d’alegria, a ser
soferts en les penes, assistir sempre a
la pregària» (Rm 12, 12). Sí,
necessitem que «sobreabundi
l’esperança» (cf. Rm 15, 13) per a
testimoniar de manera creïble i
atraient la fe i l’amor que portem al
cor; perquè la fe sigui joiosa i la
caritat entusiasta; perquè cadascú
sigui capaç de donar ni que sigui un
somriure, un gest d’amistat, una



mirada fraterna, una escolta sincera,
un servei gratuït, sabent que, en
l’Esperit de Jesús, això pot convertir-
se en una llavor fecunda d’esperança
per a qui ho rep. Però, quin és el
fonament del nostre esperar? Per a
entendre-ho és bo que ens aturem en
les raons de la nostra esperança (cf. 1
Pe 3, 15).

19. «Crec en la vida eterna»[12]: així
ho professa la nostra fe i l’esperança
cristiana troba en aquestes paraules
una base fonamental. L’esperança,
en efecte, «és la virtut teologal per la
qual desitgem […] la vida eterna com
la nostra felicitat»[13]. El Concili
Ecumènic Vaticà II afirma: «Quan
manquen el fonament diví i
l’esperança de la vida eterna, la
dignitat de l’home queda greument
lesionada, com consta sovint avui, i
els enigmes de la vida i de la mort, de
la culpa i del dolor resten sense
solució, fins al punt que no rarament
els homes cauen en la



desesperança»[14]. Nosaltres, en
canvi, en virtut de l’esperança en la
que hem estat salvats, mirant al
temps que passa, tenim la certesa
que la història de la humanitat i la de
cada un de nosaltres no es dirigeixen
cap a un punt cec o un abisme fosc,
sinó que s’orienten a l’encontre amb
el Senyor de la glòria. Visquem per
tant en l’espera del seu retorn i en
l’esperança de viure per a sempre en
Ell. És amb aquest esperit que fem
nostra l’ardent invocació dels
primers cristians, amb la que acaba
la Sagrada Escriptura: «Veniu, Senyor
Jesús!» (Ap 22, 20).

20. Jesús mort i ressuscitat és el
centre de la nostra fe. Sant Pau, en
enunciar en poques paraules aquest
contingut —utilitzant només quatre
verbs—, ens transmet el “nucli” de la
nostra esperança: «Primer de tot us
vaig transmetre el mateix
ensenyament que jo mateix havia
rebut, és a dir, que Crist, com deien



ja les Escriptures, va morir pels
nostres pecats, que va ser sepultat i
que al tercer dia, com deien ja les
Escriptures, va ressuscitar. Que
després s’aparegué a Pere i després
als dotze» (1 Co 15, 3-5). Crist va
morir, va ser sepultat, va ressuscitar,
s’aparegué. Per nosaltres va passar
travessant el drama de la mort.
L’amor del Pare el va ressuscitar amb
la força de l’Esperit, fent de la seva
humanitat la primícia de l’eternitat
per a la nostra salvació. L’esperança
cristiana consisteix precisament en
això: davant la mort, on sembla que
tot acaba, es rep la certesa que,
gràcies a Crist, a la seva gràcia, que
ens ha estat comunicada en el
Baptisme, «no es destrueix la vida,
[…] tan sols la transforma»[15] per
sempre. En el Baptisme, en efecte,
sepultats amb Crist, rebem en Ell
ressuscitat el do d’una vida nova, que
enderroca el mur de la mort, fent-ne
un passatge cap a l’eternitat.



I si bé, davant de la mort —dolorosa
separació que ens obliga a deixar els
nostres éssers més estimats— no hi
ha cap discurs possible, el Jubileu ens
oferirà l’oportunitat de redescobrir,
amb immensa gratitud, el do
d’aquesta vida nova rebuda en el
Baptisme, capaç de transfigurar-ne el
drama. En el context jubilar, és
significatiu reflexionar sobre com
s’ha entès aquest misteri des dels
primers segles de la nostra fe. Per
exemple, els cristians, durant molt de
temps van construir la pila baptismal
de forma octogonal, i encara avui
podem admirar molts baptisteris
antics que conserven aquesta forma,
com a Sant Joan del Laterà a Roma.
Això indica que en la font baptismal
s’inaugura el vuitè dia, és a dir, el de
la resurrecció, el dia que va més
enllà del ritme habitual, marcat per
la successió de les setmanes, obrint
així el cicle del temps a la dimensió
de l’eternitat, a la vida que dura per
sempre. Aquesta és la meta a la qual



tendim en la nostra peregrinació
terrena (cf. Rm 6, 22).

El testimoni més convincent
d’aquesta esperança ens l’ofereixen
els màrtirs, que, ferms en la fe en
Crist ressuscitat, van saber renunciar
a la vida terrena per tal de no trair el
seu Senyor. Ells estan presents en
totes les èpoques i són nombrosos,
potser més que mai en els nostres
dies, com a confessors de la vida que
no té fi. Necessitem conservar el seu
testimoni per a fer fecunda la nostra
esperança.

Aquests màrtirs, pertanyents a les
diverses tradicions cristianes, són
també llavors d’unitat perquè
expressen l’ecumenisme de la sang.
Durant el Jubileu, per tant, el meu
viu desig és que hi hagi una
celebració ecumènica on es posi de
manifest la riquesa del testimoni
d’aquests màrtirs.



21. Què serà de nosaltres després de
la mort? Amb Jesús més enllà
d’aquest llindar hi ha la vida eterna,
que consisteix en la comunió plena
amb Déu, en la contemplació i la
participació del seu amor infinit. El
que ara vivim en l’esperança,
després ho veurem en la realitat.
Sant Agustí va escriure sobre això:
«Quan m’hagi unit a Tu amb tot el
meu ésser, per a mi res no serà dolor
ni pena. Serà veritable vida la meva
vida, tota plena de Tu»[16]. Què
caracteritzarà, per tant, aquesta
comunió plena? El fet de ser feliços. 
La felicitat és la vocació de l’ésser
humà, una meta que pertoca a tots.

Però, què és la felicitat? Quina
felicitat esperem i desitgem? No es
tracta d’una alegria passatgera, d’una
satisfacció efímera que, un cop
assolida, continua demanant sempre
més, en una espiral d’avidesa on
l’esperit humà mai no està satisfet,
sinó que més aviat sempre està més



buit. Necessitem una felicitat que es
realitzi definitivament en allò que
ens realitza, és a dir, en l’amor, per a
poder exclamar, ja des d’ara: «Soc
estimat, per tant existeixo; i existiré
per sempre en l’Amor que no
defrauda i del qual res ni ningú no
podrà separar-me mai». Recordem
un vegada més les paraules de
l’Apòstol: «Estic ben segur que ni la
mort ni la vida, ni els àngels o altres
poders, ni res del món present o del
futur, ni els estols del cel o de les
profunditats, ni res de l’univers creat
no serà capaç d’allunyar-nos de Déu
que, en Jesucrist, el nostre Senyor, ha
demostrat com ens estima» (Rm 8,
38-39).

22. Una altra realitat vinculada amb
la vida eterna és el judici de Déu, ja
sigui al terme de la nostra existència
terrena com al final dels temps.
Sovint, l’art ha intentat representar-
ho —pensem en l’obra mestra de
Miquel Àngel a la Capella Sixtina—



acollint la concepció teològica del seu
temps i transmetent a qui observa un
sentiment de temor. Encara que és
just disposar-nos amb gran
consciència i seriositat al moment
que recapitula l’existència, al mateix
temps és necessari fer-ho sempre des
de la dimensió de l’esperança, virtut
teologal que sosté la vida i fa possible
que no caiguem en la por. El judici de
Déu, que és amor (cf. 1 Jn 4, 8.16),
només podrà basar-se en l’amor, de
manera especial en com l’hàgim
exercitat respecte als més necessitats,
en els que Crist, el Jutge mateix, està
present (cf. Mt 25, 31-46). Es tracta,
per tant, d’un judici diferent al dels
homes i dels tribunals terrenals; s’ha
d’entendre com una relació en la
veritat amb Déu amor i amb un
mateix en el cor del misteri
insondable de la misericòrdia divina.
En aquest sentit, la Sagrada
Escriptura afirma: «Obrant així, has
ensenyat al teu poble que el just ha
de ser amic dels altres homes, i



alhora has omplert els teus fills
d’esperança, ja que els dones
l’oportunitat de penedir-se dels
pecats […] i esperem en la teva
misericòrdia a l’hora de ser
jutjats» (Sv 12, 19.22). Com escrivia
Benet XVI, «en el moment del Judici
experimentem i acollim aquest
predomini del seu amor sobre tot el
mal en el món i en nosaltres. El dolor
de l’amor es converteix en la nostra
salvació i la nostra alegria»[17].

El Judici, aleshores, es refereix a la
salvació en la que esperem i que
Jesús ens ha obtingut amb la seva
mort i resurrecció. Per tant, està
dirigit a obrir-nos a l’encontre
definitiu amb Ell. I donat que no és
possible pensar en aquest context
que el mal realitzat quedi amagat,
aquest necessita ser purificat, per a
permetre’ns el pas definitiu a l’amor
de Déu. S’entén en aquest sentit la
necessitat de pregar pels qui han
acabat el seu camí terrenal;



solidaritzant-se en la intercessió
orant que troba la seva pròpia
eficàcia en la comunió dels sants, en
el vincle comú que ens uneix amb
Crist, primogènit de la creació.
D’aquesta manera la indulgència
jubilar, en virtut de la pregària, està
destinada en particular als qui ens
han precedit, perquè obtinguin plena
misericòrdia.

23. La indulgència, en efecte, permet
descobrir com d’il·limitada és la
misericòrdia de Déu. No sense raó a
l’antiguitat el terme “misericòrdia”
era intercanviable amb el
d’“indulgència”, precisament perquè
pretén expressar la plenitud del
perdó de Déu que no coneix límits.

El sagrament de la Penitència ens
assegura que Déu lleva els nostres
pecats. Ressonen amb la seva càrrega
de consol les paraules del Salm: «Ell
et perdona les culpes i et guareix de
tota malaltia; rescata de la mort la



teva vida i et sacia d’amor
entranyable. […] El Senyor és
compassiu i benigne, lent per al
càstig, ric en l’amor. […] No ens
castiga els pecats com mereixeríem,
no ens paga com deuria les nostres
culpes. El seu amor als fidels és tan
immens com la distància del cel a la
terra; llança les nostres culpes lluny
de nosaltres com l’Orient és lluny de
l’Occident» (Sl 103, 3-4.8.10-12). La
Reconciliació sacramental no és
només una bella oportunitat
espiritual, sinó que representa un
pas decisiu, essencial i irrenunciable
per al camí de fe de cadascú. En ella
permetem que el Senyor destrueixi
els nostres pecats, que guareixi els
nostres cors, que ens aixequi i ens
abraci, que ens mostri el seu rostre
tendre i compassiu. No hi ha millor
manera de conèixer Déu que
deixant-nos reconciliar amb Ell (cf. 2
Co 5, 20), assaborint el seu perdó. Per
això, no renunciem a la Confessió,
sinó redescobrim la bellesa del



sagrament de la guarició i de la joia,
la bellesa del perdó dels pecats!

No obstant això, com sabem per
experiència personal, el pecat “deixa
petjada”, comporta unes
conseqüències: no només exteriors,
en tant que conseqüències del mal
comès, sinó també interiors, en tant
que «qualsevol pecat, fins i tot venial,
comporta una afecció desordenada a
les criatures, que té necessitat de
purificació, o bé durant la vida o bé
després de la mort, en l’estat que
s’anomena Purgatori»[18]. Per tant,
en la nostra humanitat dèbil i atreta
pel mal, romanen els “residus del
pecat”. Aquests són remoguts per la
indulgència, sempre per la gràcia de
Crist, el qual, com va escriure sant
Pau VI, és «la nostra
“indulgència”»[19]. La Penitenciaria
Apostòlica s’encarregarà d’emanar
les disposicions per a poder obtenir i
fer efectiva la pràctica de la
indulgència jubilar.

https://www.tarraconense.cat/jubileu-2025/la-butlla/butlla-de-convocacio-del-jubileu-ordinari-de-lany-2025/#_ftn18


Aquesta experiència plena de perdó
no pot sinó obrir el cor i la ment a 
perdonar. Perdonar no canvia el
passat, no pot modificar el que ja ha
passat; i, tanmateix, el perdó pot
permetre que canviï el futur i es
visqui d’una manera diferent, sense
rancor, ira ni venjança. El futur
il·luminat pel perdó fa possible que
el passat es llegeixi amb uns altres
ulls, més serens, encara que estiguin
solcats per les llàgrimes.

Durant l’últim Jubileu extraordinari
vaig instituir els Missioners de la
Misericòrdia, que continuen
realitzant una missió important. Que
durant el proper Jubileu també
puguin exercir el seu ministeri,
retornant esperança i perdonant
cada vegada que un pecador s’hi
dirigeix amb cor obert i esperit
penedit. Que continuïn sent
instruments de reconciliació i ajudin
a mirar el futur amb l’esperança del
cor que prové de la misericòrdia del



Pare. Voldria que els bisbes
aprofitessin el seu valuós servei,
enviant-los especialment on
l’esperança es posa a dura prova,
com a les presons, els hospitals i els
llocs on la dignitat de la persona és
trepitjada; en les situacions més
precàries i en els contextos d’una
degradació més gran, perquè ningú
no es vegi privat de la possibilitat de
rebre el perdó i el consol de Déu.

24. L’esperança troba en la Mare de
Déu el seu testimoni més alt. En ella
veiem que l’esperança no és un fútil
optimisme, sinó un do de gràcia en el
realisme de la vida. Com tota mare,
cada vegada que Maria mirava el seu
Fill pensava en el seu futur, i
certament en el seu cor hi havia
gravades permanentment aquestes
paraules que Simeó li havia dirigit en
el temple: «Aquest noi serà motiu
que molts caiguin a Israel i molts
d’altres s’alcin; serà una senyera
combatuda, i a tu mateixa una



espasa et traspassarà l’ànima» (Lc 2,
34-35). Per això, al peu de la creu,
mentre veia Jesús innocent patir i
morir, fins i tot travessada per un
dolor esquinçador, repetia el seu “sí”,
sense perdre l’esperança i la
confiança en el Senyor. D’aquesta
manera ella cooperava per nosaltres
en el compliment del que havia dit el
seu Fill, anunciant que havia «de
patir molt: els notables, els grans
sacerdots i els mestres de la Llei l’han
de rebutjar, ha de ser mort, i al cap
de tres dies ressuscitarà» (Mc 8, 31), i
en el turment d’aquest dolor ofert
per amor esdevenia la nostra Mare,
Mare de l’esperança. No és casual
que la pietat popular continuï
invocant la Santíssima Verge com a 
Stella maris, un títol expressiu de
l’esperança certa que, en els
borrascosos esdeveniments de la
vida, la Mare de Déu ve a ajudar-nos,
ens sosté i ens convida a confiar i a
continuar esperant.



Pel que fa a això, m’és grat recordar
que el Santuari de la Mare de Déu de
Guadalupe, a la Ciutat de Mèxic,
s’està preparant per a celebrar, el
2031, els 500 anys de la primera
aparició de la Mare de Déu. Per mitjà
de Juan Diego, la Mare de Déu feia
arribar un revolucionari missatge
d’esperança que encara avui repeteix
a tots els pelegrins i als fidels: «No
soc jo aquí, que soc la teva
mare?»[20]. Un missatge semblant es
grava als cors en tants santuaris
marians escampats pel món, metes
de nombrosos pelegrins, que confien
a la Mare de Déu preocupacions,
dolors i esperances. Que en aquest
Any jubilar els santuaris siguin llocs
sants d’acollida i espais privilegiats
per a generar esperança. Convido els
pelegrins que vindran a Roma a
aturar-se a pregar als santuaris
marians de la ciutat per a venerar la
Verge Maria i invocar la seva
protecció. Confio que tots,
especialment els qui pateixen i



passen tribulacions, podran
experimentar la proximitat de la més
afectuosa de les mares, que mai no
abandona els seus fills; ella que per
al sant Poble de Déu és «signe
d’esperança ferma i de consol»[21].

25. Mentre ens apropem al Jubileu,
retornem a la Sagrada Escriptura i
sentim adreçades a nosaltres
aquestes paraules: «Nosaltres, que
hem cercat refugi en ell, ens sentim
fortament encoratjats els qui ho hem
deixat tot per aferrar-nos a
l’esperança que ell ens ofereix.
Aquesta esperança, que posseïm com
a àncora segura i ferma de la nostra
vida, ha penetrat més enllà de la
cortina del lloc santíssim. Allà, com a
precursor nostre, ha entrat
Jesús» (He 6, 18-20). És una invitació
forta a no perdre mai l’esperança
que ens ha estat donada, a abraçar-la
trobant refugi en Déu.



La imatge de l’àncora és suggeridora
per a comprendre l’estabilitat i la
seguretat que, fins i tot enmig de les
aigües agitades de la vida, posseïm si
ens encomanem al Senyor Jesús. Les
tempestes mai no podran prevaldre,
perquè estem ancorats en
l’esperança de la gràcia, que ens fa
capaços de viure en Crist superant el
pecat, la por i la mort. Aquesta
esperança, molt més gran que les
satisfaccions de cada dia i que les
millores de les condicions de vida,
ens transporta més enllà de les
proves i ens exhorta a caminar sense
perdre de vista la grandesa de la
meta a la qual hem estat cridats, el
cel.

El proper Jubileu, per tant, serà un
Any Sant caracteritzat per
l’esperança que no declina,
l’esperança en Déu. Que ens ajudi
també a retrobar la confiança
necessària, en l’Església com en la
societat, en les relacions



interpersonals, en les relacions
internacionals, en la promoció de la
dignitat de tota persona i en el
respecte de la creació. Que el
testimoni creient pugui ser en el món
llevat d’esperança genuïna, anunci
de cels nous i terra nova (cf. 2 Pe 3,
13), on habiti la justícia i la concòrdia
entre els pobles, orientats cap al
compliment de la promesa del
Senyor.

Deixem-nos atraure des d’ara per
l’esperança i permetem que a través
de nosaltres sigui contagiosa per a
tots els qui la desitgen. Que la nostra
vida pugui dir-los: «Espera en el
Senyor! Sigues valent! Que el teu cor
no defalleixi! Espera en el
Senyor!» (Sl 27, 14). Que la força de
l’esperança pugui omplir el nostre
present, en l’espera confiada de la
vinguda de Nostre Senyor Jesucrist, a
qui sigui la lloança i la glòria ara i
pels segles futurs.



Francesc

Donat a Roma, a Sant Joan del Laterà,
el 9 de maig, Solemnitat de l’Ascensió
de Nostre Senyor Jesucrist, de l’any
2024, dotzè del meu Pontificat.

[1] Agustí, Sermó 198, 2.

[2] Cf. Fonts Franciscanes, n. 263,
6.10.

[3] Cf. Francesc, Misericordiae vultus,
Butlla de convocació del Jubileu
extraordinari de la Misericòrdia, 11
d’abril de 2015, nn. 1-3.

[4] Concili Ecumènic Vaticà II,
Constitució pastoral Gaudium et spes
sobre l’Església en el món
contemporani, 7 de desembre de
1965, n. 4.



[5] Francesc, Carta encíclica Laudato
si’ sobre la cura de la casa comuna,
24 de maig de 2015, n. 50.

[6] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, n. 2267.

[7] Francesc, Laudato si’, n. 49.

[8] Francesc, Carta encíclica Fratelli
tutti sobre la fraternitat i l’amistat
social, 3 d’octubre de 2020, n. 262.

[9] Francesc, Laudato si’, n. 51.

[10] Símbol de Nicea: H. Denzinger –
A. Schönmetzer, Enchiridion
Symbolorum definitionum et
declarationum de rebus fidei et
morum, n. 125.

[11] Ibíd.

[12] Símbol dels Apòstols: H.
Denzinger – A. Schönmetzer, 
Enchiridion Symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et
morum, n. 30.



[13] Catecisme de l’Església Catòlica,
n. 1817.

[14] Concili Ecumènic Vaticà II, 
Gaudium et spes, n. 21.

[15] Missal Romà, Prefaci de difunts I.

[16] Agustí, Confessions X, 28.

[17] Benet XVI, Carta encíclica Spe
salvi, 30 de novembre de 2007, n. 47.

[18] Catecisme de l’Església Catòlica,
n. 1472.

[19] Pau VI, Carta apostòlica 
Apostolorum limina, 23 de maig de
1974, II.

[20] Nican Mopohua, n. 119.

[21] Concili Ecumènic Vaticà II,
Constitució dogmàtica Lumen
gentium sobre l’Església, 21 de
novembre de 1964, n. 68.



Traducció al català: Conferència
Episcopal Tarraconense

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/butlla-de-
convocacio-del-jubileu-ordinari-de-

lany-2025/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/butlla-de-convocacio-del-jubileu-ordinari-de-lany-2025/
https://opusdei.org/ca-ad/article/butlla-de-convocacio-del-jubileu-ordinari-de-lany-2025/
https://opusdei.org/ca-ad/article/butlla-de-convocacio-del-jubileu-ordinari-de-lany-2025/
https://opusdei.org/ca-ad/article/butlla-de-convocacio-del-jubileu-ordinari-de-lany-2025/

	Butlla del Papa Francesc amb motiu del Jubileu 2025

