
opusdei.org

Benet XVI parla amb
els periodistes

Us oferim les paraules que el
Sant Pare dirigí als periodistes
durant el vol que l'ha portat a
Portugal, on estarà fins
divendres 14 de maig.

11/05/2010

Dimarts 11 maig, 2010

Pare Lombardi .- Santedat, quines
preocupacions i sentiments té
respecte la situació de l’Església a
Portugal? Què es pot dir a Portugal,
profundament catòlic en el passat i



que ha portat la fe pel món, però
avui en vies de profunda
secularització, tant en la vida
quotidiana com en l’àmbit jurídic i
cultural? Com anunciar la fe en un
context indiferent i hostil a
l’Església?

Sant Pare.- Abans que res, bon dia a
tots i esperem un bon viatge, malgrat
el núvol famós sota el qual estem. Pel
que fa a Portugal, tinc només
sentiments d’alegria, de gratitud, per
tot el que ha fet i fa aquest país en el
món i en la història, i per la profunda
humanitat d’aquest poble, que he
pogut conèixer en una visita i amb
tants amics portuguesos. Diria que és
veritat, molt cert, que Portugal ha
estat una gran força de la fe catòlica;
ha portat aquesta fe, a totes les parts
del món, una fe valenta, intel·ligent i
creativa. Ha sabut crear molta
cultura, com veiem al Brasil i a
Portugal, així com en la presència de
l’esperit portuguès a l’Àfrica o a



l’Àsia. D’altra banda, la presència del
secularisme no és una cosa totalment
nova. La dialèctica entre secularisme
i fe té una llarga història a Portugal.
Ja en el s. XVIII hi ha una forta
presència de la Il·lustració; només cal
pensar en el nom Pombal. Així,
doncs, veiem que Portugal ha viscut
sempre en aquests segles en la
dialèctica que, naturalment, ara s’ha
radicalitzat i es manifesta amb tots
els signes de l’esperit europeu d’avui.
I això em sembla un desafiament, i
també una gran possibilitat. En
aquests segles de dialèctica entre
Il·lustració, secularisme i fe, mai han
faltat aquells que han volgut tendir
ponts i crear un diàleg, encara que,
lamentablement, la tendència
dominant ha estat la de la
contraposició i l’exclusió un de
l’altre. Avui veiem que precisament
aquesta dialèctica és una chance, que
hem de trobar una síntesi i un diàleg
profund i d’avantguarda. En la
situació multicultural en què tots



estem, es veu que una cultura
europea que fos únicament
racionalista no tindria la dimensió
religiosa transcendent, no estaria en
condicions d’establir un diàleg amb
les grans cultures de la humanitat,
que tenen totes elles aquesta
dimensió religiosa transcendent, que
és una dimensió de l’ésser humà. Per
tant, pensar que hi ha només una raó
pura, antihistòrica, només existent
en si mateixa, i que aquesta seria
«la» raó, és un error; descobrim cada
vegada més que toca només una part
de l’home, expressa una certa
situació històrica, però no és la raó
com a tal. La raó, com a tal, està
oberta a la transcendència i només
en la trobada entre la realitat
transcendent, la fe i la raó, l’home es
troba a si mateix. Per tant, penso que
precisament la comesa i la missió
d’Europa en aquesta situació és
trobar aquest diàleg, integrar la fe i
la racionalitat moderna en una única
visió antropològica, que completa



l’ésser humà i que fa així també
comunicables les cultures humanes.
Per això, diria que la presència del
secularisme és una cosa normal, però
la separació, la contraposició entre
secularisme i cultura de la fe és
anòmala i ha de ser superada. El
gran repte d’aquest moment és que
tots dos es troben i, d’aquesta
manera, troben la seva pròpia
identitat. Com he dit, aquesta és una
missió d’Europa i una necessitat
humana d’aquesta història nostra.

Pare Lombardi .- Gràcies, Santedat,
seguim llavors amb el tema
d’Europa. La crisi econòmica s’ha
agreujat recentment a Europa i
afecta particularment també a
Portugal. Alguns líders europeus
pensen que el futur de la Unió
Europea està en perill. Quina lliçó es
pot aprendre d’aquesta crisi, també
en el pla ètic i moral? Quines són les
claus per consolidar la unitat i la



cooperació dels països europeus en el
futur?

Sant Pare.- Diria que precisament
aquesta crisi econòmica, amb el seu
component moral, que ningú pot
deixar de veure, és un cas
d’aplicació, de concretització del que
he dit abans, és a dir, que dues
corrents culturals separades han de
trobar; no trobem el camí cap al
futur d’una altra manera. Veiem
també aquí un fals dualisme, és a dir,
un positivisme econòmic que pensa
poder-se realitzar sense la
component ètica, un mercat que
seria regulat només per si mateix,
per les meres forces econòmiques,
per la racionalitat positivista i
pragmatista de l’economia, l’ètica
seria una altra cosa, estranya a això.
En realitat, ara veiem que un pur
pragmatisme econòmic, que
prescindeix de la realitat de l’home -
que és un ésser ètic- no conclou
positivament, sinó que crea



problemes insolubles. Per això, ara
és el moment de veure com l’ètica no
és una cosa externa, sinó interna a la
racionalitat i al pragmatisme
econòmic. D’altra banda, hem de
confessar també que la fe catòlica,
cristiana, era sovint massa
individualista, deixava les coses
concretes, econòmiques, al món, i
pensava només en la salvació
individual, en els actes religiosos,
sense veure que aquests impliquen
una responsabilitat global, una
responsabilitat respecte al món. Per
tant, també aquí hem d’establir un
diàleg concret. En la meva encíclica
Caritas in veritate -i tota la tradició
de la Doctrina social de l’Església va
en aquest sentit- he tractat d’ampliar
l’aspecte ètic i de la fe més enllà de
l’individu, a la responsabilitat
respecte al món, a una racionalitat
«performada» de l’ètica. D’altra
banda, el que ha succeït en el mercat
en aquests últims dos o tres anys ha
mostrat que la dimensió ètica és



interna i ha d’entrar dins de
l’activitat econòmica, perquè l’home
és un i es tracta de l’home, d’una
antropologia sana, que implica tot, i
només així es resol el problema,
només així Europa desenvolupa i
compleix la seva missió.

Pare Lombardi .- Gràcies. Parlem ara
de Fàtima, on tindrà lloc una mica el
cim també espiritual d’aquest viatge.
Santedat, quin significat tenen per a
nosaltres les aparicions de Fàtima?
Quan vostè va presentar el text del
tercer secret de Fàtima a la Sala de
Premsa Vaticana, el juny de 2000,
estàvem diversos de nosaltres i altres
col·legues de llavors, i se li va
preguntar si el missatge podia
estendre, més enllà de l’atemptat a
Joan Pau II, també al sofriment dels
Papes. Segons vostè, ¿és possible
enquadrar igualment en aquella
visió el patiment de l’Església d’avui,
pels pecats d’abusos sexuals dels
menors?



Sant Pare.- En primer lloc, voldria
expressar la meva alegria d’anar a
Fàtima, de resar davant la Mare de
Déu de Fàtima, que per a nosaltres és
un signe de la presència de la fe, que
precisament dels petits neix una
nova força de la fe, que no es redueix
als petits, sinó que té un missatge per
a tothom i toca la història
precisament en el seu present i
il·lumina aquesta història. L’any
2000 , en la presentació, vaig dir que
una aparició, és a dir, un impuls
sobrenatural, que no prové només de
la imaginació de la persona, sinó en
realitat de la Mare de Déu, d’allò
sobrenatural, que un impuls d’aquest
tipus entra en un subjecte i
s’expressa en les possibilitats del
subjecte. El subjecte està determinat
per les seves condicions històriques,
personals, temperamentals i, per
tant, tradueix el gran impuls
sobrenatural segons les seves
possibilitats de veure, imaginar,
expressar, però en aquestes

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000626_message-fatima_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000626_message-fatima_sp.html


expressions articulades pel subjecte
s’amaga un contingut que va més
enllà, més profund, i només en el
curs de la història podem veure tota
la fondària, que estava, per dir-ho
així, «vestida» en aquesta visió
possible a les persones concretes.
D’aquesta manera, diria també aquí
que, a més de la gran visió del
patiment del Papa, que podem
referir al Papa Joan Pau II en
primera instància, s’indiquen
realitats del futur de l’Església, que
es desenvolupen i es mostren poc a
poc. Per això, és veritat que a més del
moment indicat en la visió, es parla,
es veu la necessitat d’una passió de
l’Església, que naturalment es
reflecteix en la persona del Papa,
però el Papa està per l’Església i, per
tant, són patiments de l’Església els
que s’anuncien. El Senyor ens ha dit
que l’Església hauria de patir sempre,
de diverses maneres, fins a la fi del
món. L’important és que el missatge,
la resposta de Fàtima, no té a veure



substancialment amb devocions
particulars, sinó amb la resposta
fonamental, és a dir, la conversió
permanent, la penitència, la
pregària, i les tres virtuts teologals:
fe, esperança i caritat. D’aquesta
manera, veiem aquí la resposta
veritable i fonamental que l’Església
ha de donar, que nosaltres, cada
persona, hem de donar en aquesta
situació. La novetat que podem
descobrir avui en aquest missatge
resideix en el fet que els atacs al
Papa i l’Església no només vénen de
fora, sinó que els sofriments de
l’Església procedeixen precisament
de dins de l’Església, del pecat que hi
ha a l’Església. També això s’ha sabut
sempre, però avui ho veiem de
manera realment terrible: que la
major persecució de l’Església no
procedeix dels enemics externs, sinó
que neix del pecat en l’Església i que
l’Església, per tant, té una profunda
necessitat de tornar a aprendre la
penitència, d’acceptar la purificació,



d’aprendre, d’una banda, el perdó,
però també la necessitat de la
justícia. El perdó no substitueix la
justícia. En una paraula, hem de
tornar a aprendre aquestes coses
essencials: la conversió, la pregària,
la penitència i les virtuts teologals.
D’aquesta manera, responem, som
realistes en esperar que el mal ataca
sempre, ataca des de l’interior i
l’exterior, però també que les forces
del bé són presents i que, al final, el
Senyor és més fort que el mal, i la
Mare de Déu per a nosaltres és la
garantia visible i materna de la
bondat de Déu, que és sempre
l’última paraula de la història.

Pare Lombardi .- Gràcies, Santedat,
per la claredat, per la profunditat de
les seves respostes i per aquesta
paraula final d’esperança que ens ha
ofert. Li desitgem sincerament que
aquest viatge tan intens es
desenvolupi serenament i que pugui
fer-ho amb tota l’alegria i profunditat



espiritual que la trobada amb el
misteri de Fàtima ens inspira. Bon
viatge a vostè, i intentarem fer bé el
nostre servei i difondre
objectivament el que vostè faci.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/benet-xvi-
parla-amb-els-periodistes/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/benet-xvi-parla-amb-els-periodistes/
https://opusdei.org/ca-ad/article/benet-xvi-parla-amb-els-periodistes/
https://opusdei.org/ca-ad/article/benet-xvi-parla-amb-els-periodistes/

	Benet XVI parla amb els periodistes

