opusdei.org

La lluita interior

Aquest és el text i la lectura de
I'homilia de sant Josepmaria
“La lluita interior” publicada a
“Es Crist que passa” i
pronunciada el 4 d'abril de
1971, Diumenge de Rams.

29/04/2012

Disponible també a Soundcloud,
ivoox



https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-la-lluita-interior?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124441

Com tota festa cristiana, aquesta que
ara celebrem és una festa de pau. Els
rams, amb el seu antic simbolisme,
evoquen aquella escena del Génesi:
Noé va esperar encara set dies més, i
envia una altra vegada el colom el
qual, cap al tard, torna duent al bec
una fulla tendra d’olivera. Aixi Noé va
comprendre que l’aigua ja no cobria
la terra.[1] Ara recordem que
I’alianca entre Déu i el seu poble és
confirmada i establerta en Crist,
perqueé Ell és la nostra pau.[2] En
aquesta meravellosa unitat i
recapitulacio d’allo que és vell en allo
que és nou que caracteritza la
liturgia de la nostra Santa Església
Catolica, llegim avui aquestes
paraules de profunda alegria: Els
infants hebreus, portant rams
d’olivera, sortiren a rebre el Senyor i
Paclamaven dient: Hosanna a dalt del
cel.[3]

L’aclamacio a Jesucrist enllaga en la
nostra anima amb aquella que



saluda el seu naixement a Betlem. I
mentre Jesus passava, ens escriu Sant
Lluc, estenien els seus vestits pel cami.
Quan ja s’acostava a la baixada de la
muntanya de les Oliveres, tota la
multitud dels deixebles comencgaren
joiosos a lloar Déu amb gran
clamoreig per tots els prodigis que
havien vist, dient: beneit el Rei que ve,
en nom del Senyor, pau al cel i gloria
a les altures.[4]

Pau a la terra

Pax in coelo, pau en el cel. Pero
vegem també el mon: per que no hi
ha pau a la terra? No; no hi ha pau;
només hi ha una aparenca de pau,
un equilibri de por, uns
compromisos precaris. No hi ha pau
tampoc a ’Església, solcada per
tensions que esquincen la blanca
tunica de ’Esposa de Crist. No hi ha
pau en molts cors, que intenten
vanament de compensar la
intranquil-litat de ’anima amb el



tragi que no para, amb la petita
satisfaccid de béns que no sadollen,
perqueé deixen sempre aquell regust
amarg de la tristor.

Les fulles de palma, escriu Sant
Agusti, son simbol d’homenatge,
perque signifiquen victoria. El Senyor
estava a punt de veéncer, morint a la
Creu. Anava a triomfar, en el signe de
la Creu, sobre el Diable, princep de la
mort.[5] Crist és la nostra pau perque
ha vencut; i ha vencut perque ha
Iluitat, en el fort combat contra la
maldat acumulada dels cors humans.

Crist, que és la nostra pau, també és
el Cami.[6] Si volem la pau, hem de
seguir els seus passos. La pau és una
consequéncia de la guerra, de la
lluita, d’aquesta lluita ascetica,
intima, que cada cristia ha de
sostenir contra tot allo que, en la
seva vida, no és de Déu: contra la
superbia, la sensualitat, ’egoisme, la
superficialitat, ’estretor de cor. Es



inutil clamar per I’assossec exterior
si falta tranquil-litat en les
consciencies, en el fons de I’anima,
perqué del cor provenen els
pensaments dolents, homicidis,
adulteris, fornicacions, furts, falsos
testimonis, blasfemies.[7]

Lluita, compromis d’amor i de
justicia

Pero aquest llenguatge, no resulta ja
antiquat? ¢;Que no ha estat substituit
per un idioma d’ocasio, de
claudicacions personals encobertes
amb una vestidura pseudo-cientifica?
¢Que no hi ha ’acord tacit segons el
qual els béns reals son: el diner que
tot ho compra, la puixanca temporal,
la murrieria per quedar sempre a
dalt, la saviesa humana que
s’autodefineix adulta, que es pensa
que ja ha superat el que és sagrat?

No soc pessimista, ni ho he estat mai
perque la fe em diu que Crist ha
vencut definitivament i ens ha donat,



com a penyora de la seva conquesta,
un manament que es aixi mateix un
compromis: lluitar. Els cristians
tenim un compromis d’amor, que
hem acceptat lliurement, davant la
crida de la gracia divina: una
obligacio que ens anima a combatre
amb tenacitat, perque sabem que
som tan fragils com els altres homes.
Pero al mateix temps no podem
oblidar que si hi posem els mitjans,
serem la sal, la llum i el llevat del
mon: serem el consol de Déu.

El nostre anim de perseverar,
entestats en aquest proposit d’Amor
es, a més a més, un deure de justicia.
I la materia d’aquesta exigencia,
comuna a tots els fidels, es concreta
en una batalla constant. Tota la
tradicio de ’Església ha parlat dels
cristians com de milites Christi,
soldats de Crist. Soldats que duen la
serenitat als altres, mentre combaten
continuament contra les males
inclinacions personals. A vegades,



per la manca de sentit sobrenatural,
per un fet practic de no creure, no es
vol entendre res de la vida a la terra
com a milicia. Insinuen
maliciosament que si ens considerem
milites Christi, hi ha el perill de fer
servir la fe amb fins temporals de
violencia, de faccions. Aquesta forma
de pensar és una trista simplificacid
poc logica:, que molt sovint va lligada
a la comoditat i a la covardia.

Res no és més lluny de la fe cristiana
que el fanatisme, amb que es
presenten els estranys maridatges
entre allo que és profa i allo que és
espiritual, siguin del signe que
siguin. Aquest perill no hi és sila
lluita s’entén com ens ho ha ensenyat
Crist: com una guerra de cadascu
amb si mateix, com un esfor¢ sempre
renovat d’estimar més Déu, de
desterrar ’egoisme, de servir tots els
homes. Renunciar a aquesta contesa,
amb qualsevol excusa, és declarar-se
derrotat abans d’hora, anihilat, sense



fe, amb I’anima caiguda, dispersada
en complaences mesquines.

Per al cristia, el combat espiritual
davant Déu i tots els germans en la
fe, és una necessitat, una
consequencia de la seva condicio. Per
aixo, si hi ha algu que no lluita, fa
traicio a Jesucrist i a tot el seu cos
mistic, que és ’Església.

Lluita incessant

La guerra del cristia és incessant,
perque en la vida interior hom
comenca i torna a comencar
perpétuament, i aixo evita que, amb
supeérbia, ens imaginem ja perfectes.
Es inevitable que hi hagi moltes
dificultats en el nostre cami; si no hi
trobéssim entrebancs, ja no seriem
criatures de carn i 0ssos. Sempre
tindrem passions que ens estiren cap
avall, i sempre ens haurem de
defensar d’aquests deliris més o
menys vehements.



Veure que en el cosien’anima hi ha
I’agullo de la superbia, de la
sensualitat, de ’enveja, de la peresa,
del desig de sotmetre els altres, no
hauria de significar cap
descobriment. Es un mal antic,
confirmat sistematicament per la
nostra experiéncia personal; és el
punt de partida i ’'ambient corrent
per a guanyar en la nostra cursa vers
la casa del Pare, en aquest intim
esport. Per aixo ensenya Sant Pau: jo
corro, no pas a latzar; faig pugilat, no
pas donant cops a laire; sino que em
copejo el cos i me’l faig esclau, no fos
cas que havent predicat als altres,
quedés jo reprovat.[8]

Per iniciar o sostenir aquesta
contesa, el cristia no ha d’esperar
manifestacions exteriors o
sentiments favorables. La vida
interior no és cosa de sentiments,
sind de gracia divina i de voluntat,
d’amor. Tots els deixebles foren
capacos de seguir Crist el dia del seu



triomf a Jerusalem, pero gairebé tots
el van abandonar a I’hora de ’oprobi
de la Creu.

Per a estimar de debo cal ésser fort,
lleial, amb el cor fermament ancorat
en la fe, en ’esperanca i en la caritat.
Només la lleugeresa insubstancial
canvia capritxosament ’objecte dels
seus amors, que no son amors, sino
compensacions egoistes. Quan hi ha
amor, hi ha enteresa: capacitat de
donacio, de sacrifici, de renuncia. I
enmig d’aquella donacio, del sacrifici
i de la renuncia, amb el suplici de la
contradiccio, la felicitat i I’alegria.
Una alegria que res ni ningu no
podra llevar-nos.

En aquest torneig d’amor no ens han
d’entristir les caigudes, ni que fossin
caigudes greus, si acudim a Déu amb
dolor 1 bon proposit en el sagrament
de la Penitencia. El cristia no és un
maniac col-leccionista d’un full de
serveis immaculat. Jesucrist Nostre



Senyor es commou tant amb la
innocencia i la fidelitat de Joan com,
després de la caiguda de Pere,
s’entendreix amb el seu penediment.
Jesus compren la nostra feblesa i ens
atreu vers Ell, com fent-nos anar
sobre un pla inclinat, desitjos que
sapiguem insistir en I’esfor¢ de pujar
una mica, de dia en dia. Ens busca,
com busca Tomas i li ensenya, fent
que les toqués amb els dits, les
ferides obertes a les mans i al costat.
Jesucrist sempre espera que tornem
a Ell, justament perque coneix la
nostra debilitat.

La lluita interior

Suporta les dificultats com un bon
soldat del Crist Jestus,[9] ens diu sant
Pau. La vida del cristia és milicia,
guerra, una bellissima guerra de pau,
que no coincideix en res amb les
empreses bél-liques humanes,
perqueé s’inspiren en la divisio i molts
cops en els odis, i la guerra dels fills



de Déu contra el propi egoisme es
basa en la unitat i en 'amor. El cert
és que tot i viure en la carn, no
militem segons la carn; perqué les
armes de la nostra lluita no son pas
carnals, sino poderoses en Déu per
destruir fortaleses; és a dir que amb
elles destruim els raonaments i
qualsevol altivesa que s’alci contra el
coneixement de Déu.[10] Es
I’escaramussa sense treva contra
I’orgull, contra la prepotencia que
ens disposa a obrar el mal, contra els
judicis amb envaniment.

En aquest Diumenge de Rams, quan
Nostre Senyor comenca la setmana
decisiva per a la nostra salvacio,
deixem-nos de consideracions
superficials, anem al gra, a allo que
és veritablement important. Mireu,
el que hem de pretendre és d’anar al
cel. Sino, no hi ha res que pagui el
tret. Per a anar al cel, és
indispensable la fidelitat a la
doctrina de Crist. Per a ésser fidel, és



indispensable ésser obstinat amb
constancia en la nostra contesa
contra els obstacles que s’oposen a la
nostra eterna felicitat.

Ja sé que, de seguida, en parlar de
combatre, se’'ns posa al davant la
nostra debilitat, i preveiem les
caigudes, els errors. Déu ja hi
compta. Es inevitable que, tot
caminant, fem polseguera. Som
criatures 1 estem plens de defectes. Jo
diria que n’hi ha d’haver sempre: son
I’ombra que, en la nostra anima,
aconsegueix que destaquin mes, per
contrast, la gracia de Déu i el nostre
intent per a correspondre a la merce
divina. I aquest clarobscur ens fara
humans, humils, comprensius,
generosos.

No ens enganyem: en la nostra vida,
si comptem amb coratge i amb
victories, haurem de comptar amb
defallences 1 amb derrotes. Aquesta
ha estat sempre la peregrinacio del



cristia aqui a la terra, també la
d’aquells que venerem en els altars.
¢Us recordeu de Pere, d’Agusti, de
Francesc? No m’han agradat mai
aquestes biografies de sants en els
quals, amb ingenuitat, pero també
amb manca de doctrina, ens
presenten les gestes d’aquests homes
com si estiguessin confirmats en
gracia des del si matern. No. Les
veritables biografies dels herois
cristians s6n com les nostres vides:
lluitaven i guanyaven, lluitaven i
perdien. I aleshores, contrits,
tornaven a la lluita.

No ens ha d’estranyar que siguem
derrotats amb una relativa
frequiéncia, d’ordinari i fins i tot
sempre en materies de poca
importancia, que ens fiblen com si en
tinguessin molta. Si ha amor de Déu,
si hi ha humilitat, si hi ha
perseveranca i tenacitat en la nostra
milicia, aquestes derrotes no tindran
gaire importancia. Perqué vindran



les victories, que seran gloria als ulls
de Déu. Els fracassos no existeixen si
un obra amb rectitud d’intencio i
volent complir la voluntat de Déu,
comptant sempre amb la seva gracia
1 amb el nostre no-res.

Pero ens sotja un enemic potent, que
s’oposa al nostre desig d’encarnar
acabadament la doctrina de Crist: la
superbia, que creix quan no
intentem descobrir, després dels
fracassos i de les derrotes, la ma
benefactora i misericordiosa del
Senyor. Llavors, ’anima s’omple de
penombres —una trista obscuritat
I’envaeix—1 es creu perduda. La
imaginacio inventa obstacles que no
son reals, que desapareixerien si
miréssim nomeés amb una miqueta
d’humilitat. Amb la superbiaila
imaginacio, I’anima s’endinsa a
vegades en calvaris tortuosos; pero
en aquests calvaris Crist no hi és,
perque alla on hi ha el Senyor es
frueix de pau i d’alegria, encara que



I’anima es trobi en carn viva i
voltada de tenebres.

Un altre enemic hipocrita de la
nostra santificacio: el fet de pensar
que aquesta batalla interior s’ha de
dirigir contra obstacles
extraordinaris, contra dracs que
respiren foc. Es una altra
manifestacio d’orgull. Volem lluitar,
pero estrepitosament, amb clamors
de trompetes i tremolor
d’estendards.

Hem de convencer-nos que el major
enemic de la roca no es el pic o la
destral, ni el cop de qualsevol altra
eina, per contundent que sigui: és
I’aigua menuda que es va ficant de
gota en gota, entre les escletxes de la
penya, fins a malmetre’n l’estructura.
El perill més fort per al cristia és
menysprear la lluita en aquestes
escaramusses, que van calant a poc a
poc en ’anima, fins a estovar-la, fer-



la trencadissa i indiferent, insensible
a les veus de Déu.

Escoltem el Senyor que ens diu: qui
és fidel en el poc, també és fidel en el
molt, i qui és injust en el poc, també
ho és en el molt.[11] Que és com si
ens recordés: lluita cada instant en
aquests detalls petits en aparenca,
pero grans als meus ulls; viu amb
puntualitat el compliment del deure;
somriu a qui ho necessiti mal que
tinguis ’anima adolorida; dedica,
sense regatejar, el temps que calgui a
I’oracid; vés a ajudar el qui et cerca;
practica la justicia, tot engrandint-la
amb la gracia de la caritat.

Aquestes i altres de semblants son les
mocions que sentirem cada dia
dintre nostre, com un avis silencios
que ens emmena a entrenar-nos en
aquest esport sobrenatural de véncer
el propi jo. Que la llum de Déu ens
il-lumini perqué en puguem percebre
les advertencies; que ens ajudi a



lluitar, que estigui de la part nostra
en la victoria; que no ens abandoni a
I’hora de la caiguda, perque aixi ens
trobarem sempre en condicions
d’aixecar-nos i de continuar
combatent.

No ens poden aturar. El Senyor ens
demana que batallem com més va
més de pressa, cada cop mes
profundament, cada vegada més
ampliament. Estem obligats a
superar-nos, ja que en aquesta
competicio, I'inica meta és ’arribada
a la gloria del cel. I si no hi
arribéssim, res no hauria pagat la
pena.

Els Sagraments de la gracia de Déu

Qui desitja lluitar hi posa els mitjans.
I els mitjans no han canviat en
aquests vint segles de cristianisme:
oracio, mortificacio i frequéncia de
Sagraments. Com que la mortificacio
també és oracio —pregaria dels
sentits—, podem descriure aquests



mitjans només amb dos mots: oracio
1 Sagraments.

Voldria que ara consideréssim
aquesta deu de gracia divina dels
Sagraments, meravellosa
manifestacio de la misericordia de
Déu. Meditem a poc a poc la definicio
que dona el Catecisme de Sant Pius V:
uns certs senyals sensibles que causen
la gracia, i ensems la declaren, com
posant-la davant els ulls.[12] Déu
Nostre Senyor, és infinit, el seu amor
és inexhaurible, la seva clemencia i
la seva pietat amb nosaltres no
admeten limits. I, per bé que ens
concedeix la seva gracia de moltes
altres maneres, ha instituit
expressament i lliurement —només
Ell podia fer-ho— aquests set signes
eficacos, per tal que d’'una forma
estable, senzilla i assequible a
tothom, els homes puguin fer-se
particips dels meérits de la
Redempcio.



Si s’abandonen els Sagraments,
desapareix la veritable vida
cristiana. Tot i aixi, no se’ns oculta
que particularment en aquesta epoca
nostra no falta qui sembla que
oblida, i que fins i tot arriba a
menysprear, aquest corrent
redemptor de la gracia de Crist. Es
doloros parlar d’aquesta plaga de la
societat que es diu cristiana, pero cal
fer-ho, perqué en les nostres animes
s’afermi el desig d’acudir amb més
amor i gratitud a aquestes fonts de
santificacio.

Decideixen, sense el més petit
escrupol, retardar el baptisme dels
acabats de néixer, privant-los —greu
atemptat contra la justicia i la
caritat— de la gracia de la fe, del
tresor incalculable de la inhabitacid
de la Trinitat Santissima en ’anima,
que ve al mon tacada pel pecat
original. Pretenen també desvirtuar
la naturalesa propia del Sagrament
de la Confirmacio, en el qual la



Tradicio, unanimement, sempre ha
vist un enrobustiment de la vida
espiritual, una efusio callada i
fecunda de I’Esperit Sant, perque,
enfortida sobrenaturalment, I’anima
pugui lluitar —miles Christi, com un
soldat de Crist— en aquesta batalla
interior contra I’egoisme ila
concupiscencia.

Si es perd la sensibilitat per les coses
de Déu, dificilment s’entendra el
Sagrament de la Peniténcia. La
confessio sagramental no és un
dialeg huma, sin6 un col-loqui divi;
és un tribunal, de justicia segura i
divina i, sobretot, de misericordia,
amb un jutge amoros que no desitja
la mort del pecador, sino que es
converteixi i visqui.[13]

Es de debo infinita la tendresa de
Nostre Senyor. Mireu amb quina
delicadesa tracta els seus fills. Ha fet
del Matrimoni un vincle sant, imatge
de la unié de Crist amb la seva



Església,[14] un gran sagrament en el
qual es fonamenta la familia
cristiana, que ha d’ésser, amb la
gracia de Déu, un ambient de pau i
de concordia, una escola de santedat.
Els pares son cooperadors de Déu.
D’aqui arrenca el deure amable de
veneracio, que correspon als fills.
Amb rag, el quart manament pot dir-
se —fa tants anys que ho vaig
escriure— dolcissim precepte del
decaleg. Si hom viu el matrimoni
com Déu vol, sagrament, la llar sera
un raco de pau, lluminos i alegre.

El nostre Pare Déu ens ha donat, amb
I’Orde sacerdotal, la possibilitat que
alguns fidels, en virtut d’'una nova i
inefable infusid de I’Esperit Sant,
rebin un caracter indeleble en
I’anima, que els configura amb Crist
Sacerdot, per actuar en nom de
Jesucrist, Cap del seu Cos Mistic.[15]
Amb aquest sacerdoci ministerial,
que difereix del sacerdoci comu de
tots els fidels essencialment i no amb



diferéncia de grau,[16] els ministres
sagrats poden consagrar el Cosila
Sang de Crist, oferir a Déu el Sant
Sacrifici, perdonar els pecats en la
confessio sacramental, i exercir el
ministeri d’adoctrinar la gent, in iis
quae sunt ad Deum,[17] en tot i
solament en allo que fa referencia a
Déu.

Per aixo el sacerdot ha d’ésser
exclusivament un home de Déu,
rebutjant el pensament de voler
brillar en aquells camps on els altres
cristians no el necessitin. El sacerdot
no és un psicoleg, ni un socioleg, ni
un antropoleg: és un altre Crist, Crist
mateix, per a atendre les animes dels
seus germans. Fora trist que el
sacerdot, basant-se en una ciencia
humana —la qual, si es dedica a la
seva tasca sacerdotal nomes
conreara a tall d’afeccionat i
aprenent—, es cregues facultat, sense
res més, per pontificar en teologia
dogmatica o moral. No faria altra



cosa que demostrar la seva doble
ignorancia —en la ciencia humana i
en la ciéncia teologica—, bé que un
posat superficial de savi aconseguis
d’enganyar alguns lectors o oients
indefensos.

Es un fet public que alguns
eclesiastics semblen avui disposats a
fabricar una nova Església, traint
Crist, canviant els fins espirituals —la
salvacio de les animes, una per una—
per fins temporals. Si no resisteixen
aquesta temptacio, deixaran de
complir llur sagrat ministerti,

perdran la confianca i el respecte del
poble i causaran una tremenda
destruccio dins I’Església, ficant-se, a
més, indegudament, en la llibertat
politica dels cristians i dels altres
homes, amb la consegiient confusio
—ells mateixos es fan perillosos— en
la convivencia civil. I’Orde Sagrat és
el sagrament del servei sobrenatural
als germans en la fe; n’hi ha que
semblen voler-ho convertir en



I'instrument terrenal d’un nou
despotisme.

Pero continuem contemplant la
meravella dels Sagraments. En la
Unci6 dels malalts, com es diu ara de
PExtrema Uncid, assistim a una
amorosa preparacio del viatge, que
acabara a la casa del Pare. I amb la
Sagrada Eucaristia, sagrament —si és
que podem expressar-nos aixi— del
devessall divi, ens concedeix la seva
gracia, i Déu mateix se’ns dona:
Jesucrist, que és realment present
sempre —i no tan sols durant la
Santa Missa— amb el seu Cos, amb la
seva Anima, amb la seva Sang i amb
la seva Divinitat.

Jo penso repetidament en la
responsabilitat que ateny els
sacerdots, d’assegurar a tots els
cristians aquest canal divi dels
Sagraments. La gracia de Déu ve a
socorrer cada anima; cada criatura
demana una assisténcia concreta,



personal. Les animes no poden ésser
tractades en massa! No és licit
d’ofendre la dignitat humanaila
dignitat de fill de Déu, no acudint
personalment a cada un amb la
humilitat de qui se sap instrument,
per a ésser vehicle de ’'amor de Crist:
perque cada anima és un tresor
meravellds; cada home és unic,
insubstituible. Cada un val tota la
sang de Crist.

Abans parlavem de lluita, pero la
lluita demana entrenament, una
alimentacio adequada, una medecina
urgent en cas de malaltia, de
contusions, de ferides. Els
Sagraments, medecina principal de
I’Església, no son superflus: quan son
abandonats voluntariament, no és
possible de fer un pas en el
seguiment de Jesucrist: els
necessitem com la respiracio, com la
circulacio de la sang, com la llum,
per a estimar en qualsevol instant
allo que el Senyor vol de nosaltres.



[’ascética del cristia demana
fortalesa i en troba en el Creador.
Nosaltres som la fosca i Ell és la
clarissima resplendor; som la
malaltia, i Ell és salut robusta;
nosaltres som I’escassetat, i Ell la
infinita riquesa; som la feblesa, i Ell
ens sustenta: quia tu es, Deus,
fortitudo mea,[18] perqué sempre
sou, oh Déu meu, la nostra fortalesa.
No hi ha res en aquesta terra que
sigui capag¢ d’oposar-se al broll
impacient de la Sang redemptora de
Crist. Pero0 la petitesa humana pot
entelar els ulls, de manera que no
s’adonin de la grandesa divina.
D’aqui ve la responsabilitat de tots
els fidels, i especialment dels que
tenen l'ofici de dirigir —de servir—
espiritualment el Poble de Déu, de no
estroncar les fonts de la gracia, de no
avergonyir-se de la Creu de Crist.

Responsabilitat dels pastors



En I’Església de Déu és obligacid de
tothom la tenacitat constant de ser
sempre mes lleials a la doctrina de
Crist. No hi ha ningu que n’estigui
exempt. Si els pastors no maldessin
personalment per adquirir una finor
de consciencia, un respecte fidel al
dogma i a la moral —que
constitueixen el diposit de la fe i el
patrimoni comu—, cobrarien realitat
les profetiques paraules d’Ezequiel:
Fill de ’home, profetitza contra els
pastors d’Israel, profetitza i digue’ls:
Aixi parla el Senyor Jahvé: Ai dels
pastors d’Israel, que es pasturen ells
mateixos! Els pastors, ;no han de
pasturar el ramat? Vosaltres us
alimentaveu amb la llet, us vestieu
amb la seva llana. No heu refet les
ovelles febles, no heu curat les que
estaven malaltes, no heu embenat les
que estaven ferides. No heu fet tornar
les que s’esgarriaven, ni heu cercat les
que es perdien, sino que les
dominaveu totes amb violéncia i amb
duresa.[19]



Son reprensions fortes, pero més
greu és ’'ofensa que es fa a Déu quan,
havent rebut ’encarrec de vetllar pel
bé espiritual de tothom, es maltracta
les animes, privant-les de I’aigua neta
del Baptisme, que regenera ’anima;
de I’oli balsamic de la Confirmacio,
que ’enforteix; del tribunal que
perdona, de I’aliment que dona la
vida eterna.

I quan pot esdevenir-se, tot aixo?
Doncs quan un abandona aquesta
guerra de pau. Qui no batalla,
s’exposa a qualsevol esclavitud, que
sap engrillonar els cors de carn:
I’esclavitud d’una visio
exclusivament humana, I’esclavitud
del desig afanyos de poder i de
prestigi temporal, ’esclavitud de la
vanitat, ’esclavitud del diner, la
servitud de la sensualitat...

Si alguna vegada, perqué Déu pot
permetre aquesta prova, ensopegueu
amb pastors indignes d’aquest nom,



no us escandalitzeu. Crist ha promes
assistencia infal-lible i indefectible a
la seva Església, pero no ha garantit
la fidelitat dels homes que la
componen. A aquests no els faltara la
gracia —abundant, generosa— si per
la seva banda hi posen el poc que
Déu demana: estar atentament a
I’aguait, entestant-se a treure, amb la
gracia de Déu, tot entrebanc per
aconseguir la santedat. Si no hi ha
brega, el qui sembla que esta alt
també pot estar molt baix als ulls de
Déu. Conec les teves obres, la teva
conducta; sé que tens nom de vivent i,
en canvi, ets mort. Desvetlla’t i aferma
el que resta del teu ramat, que s’esta
morint, perque no he trobat les teves
obres plenes davant del meu Déu.
Recorda, quines coses vas rebre i
acceptar, guarda-les i converteix-te.
[20]

Son exhortacions de I’apostol sant
Joan, en el segle primer, adrecades a
qui tenia la responsabilitat de



I’Església de la ciutat de Sardis.
Perque el possible decaiment del
sentit de la responsabilitat en alguns
pastors no és un fenomen modern;
sorgeix ja en temps dels apostols, en
el mateix segle que havia viscut a la
terra Jesucrist Nostre Senyor. I és que
ningu no esta segur, si deixa de
lluitar amb ell mateix. Ningu no es
pot salvar tot sol. A tots, en I’Església,
ens calen aquests mitjans concrets
que ens enforteixen: humilitat, que
ens disposa a acceptar I’ajudai el
consell; mortificacions, que aplanen
el cor perque hi regni Crist; estudi de
la Doctrina segura de sempre, que
ens emmena a conservar en
nosaltres la fe i a propagar-la.

Avui i ahir

La liturgia del Diumenge de Rams
posa en boca dels cristians aquest
cantic: portals, alceu les llindes, alceu-
vos, portalades antigues, que ha
d’entrar el rei de la gloria!/[21] Qui



roman reclos en la ciutadella del
propi egoisme, no baixara al camp de
batalla. Aix0 no obstant, si alca les
portes de la fortalesa i deixa que
entri el Rei de la pau, sortira amb Ell
a combatre contra tota aquesta
miseria que entela els ulls i
insensibilitza la consciencia.

Alceu les portes antigues. Aquesta
exigéncia de combat no és nova en el
cristianisme. Es la veritat perenne.
Sense lluita, no s’aconsegueix la
victoria; sense victoria no s’assoleix
la pau. Sense pau, ’alegria humana
sera només una alegria aparent,
falsa, estéeril, que no es tradueix en
ajuda als homes, ni en obres de
caritat i de justicia, de perdd i de
misericordia, ni en el servei de Déu.

Ara, dins i fora de ’Església, a daltia
baix, fa I’efecte que molts han
renunciat a la lluita —a aquesta
guerra personal contra les propies
claudicacions—, per a abandonar-se



amb armes i bagatge a servituds que
envileixen I’anima. Aquest perill ens
aguaitara sempre, a tots els cristians.

Per aixo, cal acudir insistentment a
la Trinitat Santissima, perque es
compadeixi de tothom. En parlar
d’aquestes coses, m’esgarrifa de
referir-me a la justicia de Déu.
Acudeixo a la seva misericordia, a la
seva compassio, perque no miri els
nostres pecats, sino els merits de
Cristiels de la seva Santa Mare, que
també és Mare nostra, els del
Patriarca Sant Josep que li va fer de
Pare, els dels Sants.

El cristia pot viure amb la seguretat
que, si vol lluitar, Déu I’agafara per la
ma dreta, tal com ho llegim en la
Missa d’aquesta festa. Jesus, que
entra a Jerusalem cavalcant un pobre
ruc, Rei de pau, és qui digué: el regne
del cel s’aconsegueix amb viva forja, i
els qui la fan se n’apoderen.[22]
Aquesta forca no es manifesta amb



violéncia contra els altres: és
fortalesa per a combatre les propies
febleses i miséries, valentia per a no
emmascarar les infidelitats
personals, audacia per a confessar la
fe també quan ’ambient ens és
contrari.

Avui, com ahir, del cristia, se
n’espera heroisme. Heroisme en
grans conteses, si cal. Heroisme
—que sera la cosa normal— en les
petites baralles de cada jornada.
Quan hom lluita continuament, amb
Amor i d’aquella manera que sembla
insignificant, el Senyor és sempre al
costat dels seus fills, com un pastor
amoraos: Soc jo que faré pasturar les
meves ovelles i soc jo qui les portaré a
reposar. Cercaré la que s’ha perdut,
faré tornar la que s’ha esgarriat,
embenaré la que era ferida, curaré les
malaltes... Viuran segurs al seu
territori i sabran que jo soc Jahvé,
quan trencaré els lligams del seu jou i



els deslliuraré de les mans dels qui els
havien esclavitzat.[23]

[1] Gen VIIL, 10-11.
[2] Eph I, 14.

[3] Antifona de la distribucio dels
rams.

[4] Lc XIX, 36-38.

[5] St. Agusti. In Ioannis Evangelium
tractatus, 51, 2 (PL 35, 1764).

[6] Cfr. Ioh X1V, 6.
[7] Mt XV, 19.

[8] 1 Cor IX, 26-27.
[9] 2 Tim II, 3.

[10] 2 Cor X, 3-5.

[11] Lc XVI, 10.



[12] Catechismus Romanus Concilii
Tridentini, II, c. I, 3.

[13] Ez XXXIII, 11.
[14] Cfr. Eph V, 32.

[15] Cfr. Concilium Tridentinum,
sess. XXIII, c. 4. Concilium Vaticanum
II Dcr. Presbyterorm ordinis, n. 2.

[16] Cfr. Concilium Vaticanum II,
Const. Lumen Gentium, n. 10.

[17] Heb V, 1.

[18] Ps XLlII, 2.
[19] Ez XXXIV, 2-4.
[20] Apoc I1I, 1-3.

[21] Antifona de la distribucié dels
rams.

[22] Mt XI, 12.

[23] Ez XXXIV, 15-16; 27.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/audio-la-lluita-
interior/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/audio-la-lluita-interior/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audio-la-lluita-interior/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audio-la-lluita-interior/

	La lluita interior

