
opusdei.org

Audiència. Sant
Isidor de Sevilla,
contemplació i vida
activa

Benet XVI va dedicar
l’audiència del dimecres 18 de
juny a Isidor de Sevilla. Us
oferim el text íntegre.

30/06/2008

Estimats germans i germanes,

Avui parlaré de sant Isidor de Sevilla.
Era el germà petit de sant Leandre,
bisbe de Sevilla, i gran amic del papa



sant Gregori el Gran. Aquest detall és
important, perquè permet tenir
present un dada cultural i espiritual
indispensable per comprendre la
personalitat de sant Isidor. En efecte,
sant Isidor deu molt a sant Leandre,
persona molt exigent, estudiosa i
austera, que havia creat entorn del
seu germà petit un context familiar
caracteritzat per les exigències
ascètiques pròpies d’un monjo i pel
ritme de treball que requereix un
lliurament seriós a l’estudi.

A més a més, sant Leandre s’havia
encarregat de disposar d’allò que era
necessari per afrontar la situació
politicosocial del moment: en
aquelles dècades els visigots, bàrbars
i arrians, havien envaït la península
Ibèrica i s’havien apoderat dels
territoris que pertanyien a l’Imperi
Romà. Calia conquerir-los per a la
romanitat i per al catolicisme. La
casa de sant Leandre i sant Isidor
comptava amb una biblioteca molt



rica en obres clàssiques, paganes i
cristianes. Per això, sant Isidor, que
se sentia atret tant per unes com per
les altres, va ser educat a practicar,
sota la responsabilitat del seu germà
gran, una disciplina tenaç per
dedicar-se a l’estudi, amb discreció i
discerniment.

Així doncs, al bisbat de Sevilla es
vivia en un clima serè i obert. Ho
podem deduir pels interessos
culturals i espirituals de sant Isidor,
com les seves obres ho palesen, que
comprenen un coneixement
enciclopèdic de la cultura clàssica
pagana i un coneixement profund de
la cultura cristiana. D’aquesta
manera s’explica l’eclecticisme que
caracteritza la producció literària de
sant Isidor, que passa amb summa
facilitat de Marcial a sant Agustí, de
Ciceró a sant Gregori el Gran.

El jove Isidor, que l’any 599 es va
convertir en successor del seu germà



Leandre a la càtedra episcopal de
Sevilla, va haver d’afrontar una lluita
interior molt dura. Potser
precisament per aquesta lluita
constant amb si mateix dóna la
impressió d’un excés de
voluntarisme, que es percep llegint
les obres d’aquest gran autor,
considerat l’últim dels Pares cristians
de l’Antiguitat. Pocs anys després de
la seva mort, que va tenir lloc l’any
636, el concili de Toledo de l’any 653
el va definir: «Il·lustre mestre de la
nostra època i glòria de l'Església
catòlica».

Sant Isidor va ser, sens dubte, un
home de contraposicions dialèctiques
accentuades. En la vida personal, va
experimentar també un conflicte
interior permanent, molt semblat el
que ja havien viscut sant Gregori el
Gran i sant Agustí, entre el desig de
soledat, per dedicar-se únicament a
la meditació de la paraula de Déu, i
les exigències de la caritat cap als



germans de la salvació dels quals se
sentia responsable com a bisbe. Per
exemple, a propòsit dels
responsables de l'Església, escriu: «El
responsable d’una Església (vir
ecclesiasticus), d’una banda, ha de
deixar-se crucificar al món amb la
mortificació de la carn; i, d’altra
banda, ha d’acceptar la decisió de
l’ordre eclesiàstic, quan procedeix de
la voluntat de Déu, de dedicar-se al
govern amb humilitat, encara que no
voldria fer-ho» (Sententiarum líber
III, 33, 1: PL 83, col. 705 B). 

Un paràgraf després, afegeix: «Els
homes de Déu (sancti viri) no
desitgen dedicar-se a les coses
seculars i gemeguen quan, per un
designi diví misteriós, els hi
encarreguen certes responsabilitats.
(...) Fan tot allò que poden per evitar-
les, però accepten allò que no
voldrien i fan allò que haurien volgut
evitar. Entren en el més secret del
cor i allí tracten de comprendre



quina cosa els demana la misteriosa
voluntat de Déu. I quan s’adonen que
han de sotmetre’s als designis de
Déu, inclinen el coll del cor sota el
jou de la decisió
divina» (Sententiarum líber III, 33, 3:
PL 83, col. 705-706).

Per comprendre millor sant Isidor
cal recordar, abans que res, la
complexitat de les situacions
polítiques del temps, a les quals m’he
referit abans: durant els anys de la
seva infància va experimentar
l’amargor del desterrament. Malgrat
això, estava ple d’entusiasme
apostòlic: sentia un desig gran de
contribuir a la formació d’un poble
que trobava per fi la unitat, tant en
l’àmbit polític com en el religiós, amb
la conversió providencial
d’Hermenegild, l’hereu al tron
visigot, de l’arrianisme a la fe
catòlica.



Tanmateix, no s’ha de subestimar la
dificultat enorme que suposa
afrontar de manera adequada
problemes tan greus com els de les
relacions amb els heretges i amb els
jueus. Es tracta d’una sèrie de
problemes que també avui són molt
concrets, sobretot si hom pensa en el
que succeeix a algunes regions on
semblen replantejar-se situacions
força semblants a les de la península
Ibèrica del segle VI. La riquesa dels
coneixements culturals de què
disposava sant Isidor li permetia de
confrontar contínuament la novetat
cristiana amb l’herència clàssica
grecoromana. No obstant això, més
que el do preciós de la síntesi,
semblava tenir el de la collatio, és a
dir, la recopilació, que es
manifestava en una erudició
personal extraordinària, no sempre
tan ordenada com hom hagués pogut
desitjar.



En tot cas, és admirable la seva
preocupació per tenir cura de tot allò
que l’experiència humana havia
produït en la història de la seva
pàtria i del món sencer. Sant Isidor
no hagués volgut perdre res del que
l’home havia adquirit en les èpoques
antigues, ja fossin paganes, jueves o
cristianes. Per tant, no ha de
sorprendre que, en perseguir aquest
objectiu, no aconseguís transmetre
adequadament, com hagués volgut,
els coneixements que posseïa, a
través de les aigües purificadores de
la fe cristiana. Tanmateix, de fet,
segons les intencions de sant Isidor,
les propostes que presenta sempre
estan en sintonia amb la fe catòlica,
sostinguda per ell amb fermesa. En
la discussió dels diversos problemes
teològics percep la complexitat i
proposa sovint, amb agudesa,
solucions que recullen i expressen la
veritat cristiana completa. Això ha
permès als creients, al llarg dels



segles fins als nostres dies, servir-se
amb gratitud de les seves definicions.

Un exemple significatiu en aquest
camp és l’ensenyament de sant Isidor
sobre les relacions entre vida activa i
vida contemplativa. Escriu: «Els qui
tracten d’aconseguir el descans de la
contemplació han d’entrenar-se
abans a l’estadi de la vida activa; així,
alliberats dels residus del pecat,
seran capaços de presentar el cor pur
que permet veure
Déu» (Differentiarum Lib. II, 34, 133:
PL 83, col 91 A).

El seu realisme d’autèntic pastor el
va convèncer del perill que corren
els fidels de limitar-se a ser homes
d’una sola dimensió. Per això,
afegeix: "El camí intermedi, compost
per ambdues formes de vida, resulta
normalment el més útil per resoldre
aquestes tensions, que ben sovint
s’aguditzen si s’elegeix un sol tipus
de vida; en canvi, se suavitzen millor



alternant les dues formes" (o.c., 134:
ib., col 91 B).

Sant Isidor cerca en l’exemple de
Crist la confirmació definitiva d’una
correcta orientació de vida i diu: «El
Salvador, Jesús, ens va donar
exemple de vida activa quan, durant
el dia, es dedicava a fer signes i
miracles a la ciutat, però va mostrar
la vida contemplativa quan es
retirava a la muntanya i passava la
nit dedicat a l’oració» (o.c. 134: ib.). A
la llum d’aquest exemple del diví
Mestre, sant Isidor conclou amb
aquest ensenyament moral: «Per
això, el servent de Déu, imitant Crist,
ha de dedicar-se a la contemplació
sense renunciar a la vida activa. No
seria correcte obrar d’una altra
manera, perquè de la mateixa
manera que s’ha d’estimar Déu amb
la contemplació, també cal estimar el
proïsme amb l’acció. Per tant, és
impossible viure sense la presència
d’ambdues formes de vida, i tampoc



no és possible estimar si no es fa
l’experiència tant d’una com de
l’altra» (o.c., 135: ib., col 91 C).

Crec que aquesta és la síntesi d’una
vida que cerca la contemplació de
Déu, el diàleg amb Déu en l’oració i
en la lectura de la Sagrada
Escriptura, així com l’acció al servei
de la comunitat humana i del
proïsme. Aquesta síntesi és la lliçó
que el gran bisbe de Sevilla ens deixa
els cristians d’avui, cridats a donar
testimoni de Crist a l'inici d’un nou
mil·lenni.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-
sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-

vida-activa/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/

	Audiència. Sant Isidor de Sevilla, contemplació i vida activa

