
opusdei.org

Audiència. L’Any de
la Fe. Les etapes de
la Revelació

Audiència del Papa Benet XVI
del 12 de desembre: “El que
il·lumina i dóna sentit ple a la
història del món i de l’home
comença a brillar a la gruta de
Betlem, és el Misteri que
contemplarem d’aquí a pocs
dies per Nadal: la salvació que
es realitza en Jesucrist.” (Benet
XVI)

09/01/2013



Benvolguts germans i germanes,

En l’última catequesi he parlat de la
Revelació de Déu, com a comunicació
que ell fa d’ell mateix en el seu
designi de benevolència i d’amor.
Aquesta Revelació de Déu s’insereix
en el temps i en la història dels
homes: història que es converteix en
«lloc on podem constatar l’acció de
Déu a favor de la humanitat. Ell ens
atrapa en allò que per a nosaltres és
més familiar i fàcil de verificar,
perquè constitueix el nostre context
quotidià, sense el qual no
aconseguirem comprendre’ns» (Joan
Pau II, Enc. Fides et ratio, 12).

L’evangelista sant Marc ―com hem
escoltat― relata, en termes clars i
sintètics, els moments inicials de la
predicació de Jesús: «S’ha complert el
temps i el regne de Déu és a
prop» (Mc 1, 15). El que il·lumina i
dóna sentit ple a la història del món i
de l’home comença a brillar a la



gruta de Betlem, és el Misteri que
contemplarem d’aquí a pocs dies per
Nadal: la salvació que es realitza en
Jesucrist.

En Jesús de Natzaret Déu manifesta
el seu rostre i demana la decisió de
l’home de reconèixer-lo i seguir-lo. El
fet que Déu s’hagi revelat en la
història per entrar en relació de
diàleg d’amor amb l’home, dóna un
nou sentit a tot el camí humà. La
història no és un simple anar passant
dels segles, anys, dies, sinó el temps
d’una presència que li dóna ple
significat i obre a una esperança
sòlida.

On podem llegir les etapes d’aquesta
Revelació de Déu? La Sagrada
Escriptura és el lloc privilegiat per a
descobrir els esdeveniments d’aquest
camí, i voldria ―una vegada més―
invitar a tots, en aquest Any de la fe,
a agafar amb més freqüència la
Bíblia per llegir-la i meditar-la i



prestar més atenció a les lectures de
la missa dominical. Tot això
constitueix un aliment preciós per a
la nostra fe.

Llegint l’Antic Testament veiem que
les intervencions de Déu en la
història del poble que ha elegit i amb
el qual ha establert una aliança, no
són esdeveniments que passen i
cauen en l’oblit, sinó que es
converteixen en memòria,
constitueixen la història de salvació
mantinguda viva en la consciència
del poble d’Israel a través de la
celebració dels esdeveniments
salvadors.

Així, en el llibre de l’Èxode, el Senyor
indica a Moisès que celebri el gran
moment de l’alliberament de
l’esclavatge d’Egipte, la Pasqua jueva,
amb aquestes paraules: «Tingueu
aquest dia com un memorial i
celebreu-lo amb una festa de
pelegrinatge en honor del Senyor. És



una institució perpètua. Totes les
generacions l’han de celebrar» (12,
14). Per a tot el poble d’Israel
recordar el que Déu ha fet es
converteix en una mena d’imperatiu
permanent, per tal que el pas del
temps estigui marcat per la memòria
viva dels esdeveniments passats, que
així formen, dia rere dia, novament
la història i romanen presents.

En el llibre del Deuteronomi, Moisès
es dirigeix al poble dient: «Estigues
atent i mira bé de no oblidar mai els
fets que els teus ulls han contemplat.
Que durant tota la vida no se
t’esborrin de la memòria: fes-los
conèixer als teus fills i als fills dels
teus fills» (4, 9). I així també ens diu a
nosaltres: «Mira bé perquè no oblidis
les coses que Déu ha fet amb
nosaltres.» La fe és alimentada pel
descobriment i el record del Déu que
és sempre fidel, que guia la història i
és el fonament segur i estable sobre
el qual construir la pròpia vida.



També el cant del Magníficat que la
Mare de Déu eleva a Déu, és un
exemple altíssim d’aquesta història
de Salvació, d’aquesta memòria que
té present l’obrar de Déu. Maria
exalça l’obrar misericordiós de Déu
en el camí concret del seu poble, la
fidelitat a les promeses d’aliança
fetes a Abraham i la seva
descendència; i tot això és memòria
viva de la presència divina que mai
no falla (cf. Lc 1, 46-55).

Per a Israel, l’Èxode és
l’esdeveniment històric central en
què Déu revela la seva poderosa
acció. Déu allibera els israelites de
l’esclavitud a Egipte, perquè puguin
tornar a la Terra Promesa i adorar-lo
com l’únic Déu veritable. Israel no es
posa en marxa per a ser un poble
com els altres —per tenir també ell
una independència nacional— sinó
per a servir Déu en el culte i en la
vida, per a crear per a Déu un lloc on
l’home estigui en obediència a ell, on



Déu estigui present i sigui adorat en
el món i, naturalment, no sols per a
ells, sinó per a testimoniar-lo enmig
d’altres pobles.

La celebració d’aquest esdeveniment
és un fer-lo present i actual, perquè
l’obra de Déu no falla. Ell té fe en el
seu designi d’alliberament i encara el
segueix, perquè l’home pugui
reconèixer i servir el seu Senyor i
respondre amb fe i amor a la seva
acció. Llavors Déu es revela a ell
mateix no sols en l’acte primordial
de la creació, sinó entrant en la
nostra història, en la història d’un
petit poble que no era ni el més
nombrós, ni el més fort.

I aquesta revelació de Déu, que va
endavant en la història, culmina en
Jesucrist. Déu, el Logos, la Paraula
creadora que és a l’origen del món,
s’ha encarnat en Jesús i ha mostrat el
veritable rostre de Déu. En Jesús es
compleix tota promesa, en ell es



dóna el cimal de la història de Déu
amb la humanitat.

Quan llegim el relat dels dos
deixebles en camí cap a Emmaús,
narrat per sant Lluc, veiem com
emergeix de manera clara que la
persona de Crist il·lumina l’Antic
Testament, tota la història de la
Salvació i mostra el gran designi
unitari de dos Testaments, mostra el
camí de la seva unicitat. Jesús, de fet,
explica als dos viatgers perduts i
desil·lusionats que és el compliment
de tota promesa: «Llavors,
començant pels llibres de Moisès i
continuant pels de tots els profetes,
els va explicar tots els passatges de
les Escriptures que es refereixen a
ell» (24, 27).

L’Evangelista relata l’exclamació dels
dos deixebles després d’haver
reconegut que aquell company de
viatge era el Senyor: «¿No és veritat
que el nostre cor s’abrusava dins



nostre mentre ens parlava pel camí i
ens obria el sentit de les
Escriptures?» (v. 32).

El Catecisme de l’Església catòlica
resumeix les etapes de la revelació
divina: Déu ha invitat l’home, des del
principi, a una comunió profunda
amb ell, i fins i tot quan l’home, per
la seva desobediència, perd la seva
amistat, Déu no l’abandona al poder
de la mort; al contrari, li ofereix
moltes vegades la seva aliança.

El Catecisme recorre el camí de Déu
amb l’home des de l’aliança amb Noè
després del diluvi fins a la crida
d’Abraham a sortir de la seva terra
per fer-lo pare d’una multitud de
pobles. Déu constitueix Israel com el
seu poble, a través de l’Èxode,
l’aliança del Sinaí i el do, per mitjà de
Moisès, de la Llei per ser reconegut i
servit com l’únic Déu viu i veritable.
Amb els profetes, Déu condueix el



seu poble a l’esperança de la
Salvació.

Coneixem —a través d’Isaïes— el
«segon Èxode», el retorn de l’exili de
Babilònia a la terra pròpia, la
refundació del poble, en el mateix
temps, però molts es queden en la
dispersió i així comença la
universalitat d’aquesta fe. Al final no
s’espera ja només un rei, David, un
fill de David, sinó un «Fill de l’home»,
la salvació de tots els pobles. Es fan
encontres entre les cultures, primer
amb Babilònia i Síria, després també
amb la multitud grega.

Així veiem com el camí de Déu
s’eixampla, s’obre cada cop més cap
al misteri de Crist, el Rei de l’Univers.
En Crist es realitza finalment la
Salvació en la seva plenitud, el
designi benèvol de Déu. Ell mateix es
fa un de nosaltres.

He fet una pausa per a fer memòria
sobre l’obrar de Déu en la història de



l’home, per mostrar les etapes
d’aquest gran designi d’amor
testimoni en l’Antic i el Nou
Testament: un únic designi de
Salvació per a tota la humanitat,
progressivament revelat i realitzat
per la potència de Déu, on Déu
sempre reacciona a les respostes de
l’home i troba nous inicis d’aliança
quan l’home es perd. Això és
fonamental en el camí de fe.

Estem en el temps litúrgic de
l’Advent que ens prepara per al Sant
Nadal. Com tots sabem la paraula 
advent significa ‘vinguda’,
‘presència’, i antigament indicava
l’arribada del rei o de l’emperador a
una província determinada. Per a
nosaltres els cristians, significa una
realitat meravellosa i desconcertant.
Déu mateix ha travessat el seu cel i
s’ha inclinat cap a l’home; ha forjat
una aliança amb ell, entrant en la
història d’un poble.



Ell és el rei que ha baixat a aquesta
pobra província que és la terra, i ens
ha obsequiat amb la seva visita
assumint la nostra carn, fent-se home
com nosaltres. L’Advent ens invita a
recórrer el camí d’aquesta presència
i ens recorda una vegada i una altra
que Déu no se n’ha anat del món, que
no està absent, que no ens abandona;
al contrari, surt al nostre encontre de
maneres diferents que hem
d’aprendre a discernir.

I també nosaltres, amb la nostra fe, la
nostra esperança i la nostra caritat,
estem cridats, dia rere dia, a distingir
i testimoniar aquesta presència en el
món sovint superficial i distret, a fer
que resplendeixi en la nostra vida la
llum que ha il·luminat la gruta de
Betlem. Gràcies.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-
lany-de-la-fe-les-etapes-de-la-revelacio/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-lany-de-la-fe-les-etapes-de-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-lany-de-la-fe-les-etapes-de-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-lany-de-la-fe-les-etapes-de-la-revelacio/

	Audiència. L’Any de la Fe. Les etapes de la Revelació

