
opusdei.org

Audiència. La força
de l'Església ve de
Crist

Benet XVI reflexionà a
l’audiència general de dimecres
14 de gener envers Crist com a
Cap de l’Església i com a cap de
les potències celestials i de tot el
cosmos citant les cartes de sant
Pau als Colossencs i als Efesis.

23/01/2009

Estimats germans i germanes,

Entre les cartes de l’epistolari paulí,
n’hi ha dos, les adreçades als



Colossencs i als Efesis, que en cert
sentit poden considerar-se bessones.
De fet, una i altra tenen formes
d’expressió que només es troben en
elles, i es calcula que més d’un terç
de les paraules de la carta als
Colossencs es troba també en la carta
als Efesis. Per exemple, mentre que
en Colossencs hom llegeix
literalment la invitació "corregiu-vos
mútuament en tota saviesa; canteu a
Déu en els vostres cors, impulsats per
la gràcia, amb salms, himnes i càntics
espirituals." (Col 3, 16), a Efesis es
recomana igualment "dient-vos entre
vosaltres salms, himnes i càntics
espirituals, cantant i salmejant al
Senyor en el vostre cor" (Ef. 5, 19).
Podríem meditar en aquestes
paraules: el cor ha de cantar, i així
també la veu, amb salms i himnes
per entrar en la tradició de l’oració
de tota l'Església de l’Antic i del Nou
Testament; aprenem així a estar
units amb nosaltres i entre nosaltres,
i amb Déu. A més a més, en ambdues



cartes es troba un així anomenat
"codi domèstic", absent en les altres
cartes paulines, és a dir, una sèrie de
recomanacions adreçades a marits i
dones, a pares i fills, a amos i esclaus
(cf. respectivament Col 3,18-4,1 i Ef.
5, 22-6, 9).

Més important encara és constatar
que només en aquestes dues cartes
es confirma el títol de "cap", kefalé,
donat a Jesucrist. I aquest títol
s’empra en un doble nivell. En un
primer sentit, Crist és considerat com
a cap de l'Església (cf. Col 2, 18-19 i
Ef. 4, 15-16). Això significa dues
coses: primer de tot, que ell és el
governant, el dirigent, el responsable
que guia la comunitat cristiana com
el seu líder i el seu Senyor (cf. Col 1,
18: "Ell és també El Cap del Cos, de
l'Església"); i l’altre significat és que
Ell és com el cap que forma i vivifica
tots els membres del cos que governa
(de fet, segons Col 2, 19 cal
"mantenir-se unit al Cap, de qui tot el



cos rep la vida i una sòlida unió"): és
a dir, no és només un que mana, sinó
un que orgànicament està connectat
amb nosaltres, del qual també ve la
força per actuar de mode recte.

En ambdós casos, es considera a
l'Església sotmesa a Crist, tant per
seguir la seva conducció superior —
els manaments—, com per acollir
tots els fluxos vitals que d'ell
procedeixen. Els seus manaments no
són només paraules, mandats, sinó
que són forces vitals que vénen d'ell i
ens ajuden.

Aquesta idea es desenvolupa
particularment a Efesis, on fins i tot
els ministeris de l'Església, en
comptes de ser reconduïts a l'Esperit
Sant (com 1Co 12), es confereixen per
Crist ressuscitat: “és ell qui donà a
alguns de ser apòstols; a d'altres,
profetes; a d'altres, evangelistes; a
d'altres, pastors i mestres " (Ef. 4, 11).
I és per ell que "tot el cos,



harmoniosament unit i consolidat
per tota mena de juntures (...),
realitza el seu creixement per anar-
se construint a si mateix en la
caritat" (Ef. 4, 16). Crist, de fet,
tendeix a "presentar-se a si mateix
l'Església gloriosa, sense màcula ni
arruga o res de semblant, sinó santa i
immaculada" (Ef. 5, 27). Amb això
ens diu que és precisament el seu
amor la força amb què construeix
l'Església, amb què mena a l'Església,
amb què també dóna la direcció
correcta a l'Església.

Per tant, el primer significat és Crist
Cap de l'Església: sigui quant a la
conducció, sigui sobretot quant a la
inspiració i vitalització orgànica en
virtut del seu amor. Després, en un
segon sentit, Crist és considerat no
sols com a Cap de l'Església, sinó com
a cap de les potències celestials i de
tot el cosmos. Així a Colossencs
llegim que Crist "va espoliar dels seus
drets els principats i les potestats, i



els va exposar públicament en
espectacle enduent-se'ls en el seu
seguici triomfal." (Col 2,15).
Anàlogament a Efesis trobem que
amb la seva resurrecció, Déu va
posar Crist "per damunt de tot
principat i tota potestat, de tot poder
i tota dominació i de tot nom que es
pugui pronunciar no sols en el món
present, sinó també en el futur" (Ef.
1,21). Amb aquestes paraules, les
dues cartes ens lliuren un missatge
altament positiu i fecund: Crist no ha
de témer cap possible competidor,
perquè és superior a qualsevol forma
de poder que intenti humiliar
l’home. Només ell ens "va estimar i
s'oferí a si mateix a Déu per
nosaltres" (Ef. 5, 2). Per això, si estem
units a Crist, no hem de témer cap
enemic i cap adversitat; però això
significa també que hem de
romandre ben units a ell, sense soltar
la presa.



L’anunci que Crist era l’únic
vencedor i qui estava amb Crist no
havia de témer ningú, apareixia com
un veritable alliberament per al món
pagà, que creia en un món ple
d’esperits, en gran part perillosos i
contra els quals calia defensar-se. El
mateix val també per al paganisme
d’avui, perquè també els actuals
seguidors d’aquestes ideologies
veuen el món ple de poders
perillosos. A aquests cal anunciar
que Crist és el vencedor, qui està
amb Crist, qui roman unit a ell, no ha
de témer res ni ningú. Em sembla
que això és important també per a
nosaltres, que hem d’aprendre a
afrontar totes les pors, perquè ell
està per sobre de tota dominació, és
el veritable Senyor del món.

Fins i tot el cosmos li està sotmès, i en
ell convergeix com en el seu propi
cap. Són cèlebres les paraules de la
carta als Efesis que parlen del
projecte de Déu de "reunir totes les



coses en el Crist, tant les del cel com
les de la terra." (1,10). Anàlogament
en la carta als Colossencs hom llegeix
que "en ell foren creades totes les
coses, les del cel i les de la terra, les
visibles i les invisibles" (1,16) i que
"reconcilià per mitjà seu totes les
coses amb destinació a si mateix,
després de pacificar amb la sang de
la seva creu, per mitjà d'ell, tant les
coses de la terra com les del cel." (1,
20). Així doncs, no existeix, d’una
banda, el gran món material i per
una altra aquesta petita realitat de la
història de la nostra terra, el món de
les persones: tot és un en Crist. Ell és
el cap del cosmos; també el cosmos
ha estat creat per ell, ha estat creat
per a nosaltres en quant que estem
units a ell. És una visió racional i
personalista de l'univers. I afegiria
que una visió més universalista que
aquesta no era possible concebre, i
aquesta conflueix només en Crist
ressuscitat. Crist és el Pantokrátor, al
qual estan sotmeses totes les coses: el



pensament va cap al Crist
Pantocràtor, que omple l'absis de les
esglésies bizantines, de vegades
representat assegut al capdamunt
sobre el món sencer, o fins i tot
damunt d’un arc de sant Martí per
indicar la seva equiparació amb el
mateix Déu, a la destra del qual està
assegut (cf. Ef. 1, 20; Col 3, 1), i, per
tant, a la seva inigualable funció de
conductor dels destins humans.

Una visió d’aquest tipus és
concebible només per part de
l'Església, no en el sentit que vulgui
apropiar-se indegudament d’allò que
no li pertany, sinó en un altre doble
sentit: d’una banda l'Església
reconeix que Crist és més gran que
ella, atès que el seu senyoriu s’estén
també més enllà de les seves
fronteres; d’una altra, només
l'Església està qualificada com a Cos
de Crist, no el cosmos. Tot això
significa que cal considerar
positivament les realitats terrenals,



perquè Crist les recapitula en si, i, al
mateix temps, hem de viure en
plenitud la nostra identitat eclesial
específica, que és la més homogènia
a la identitat de Crist mateix.

Hi ha també un concepte especial,
que és típic d’aquestes dues cartes, i
és el concepte de "misteri". Un
vegada es parla del "misteri de la
voluntat" de Déu (Ef. 1, 9) i altres
vegades del "misteri de Crist" (Ef. 3,
4; Col 4, 3) o fins i tot del "misteri de
Déu, que és Crist, en el qual estan
ocults tots els tresors de la saviesa i
de la ciència" (Col 2, 2-3). Fa
referència a l'inescrutable designi
diví sobre la sort de l’home, dels
pobles i del món. Amb aquest
llenguatge les dues Cartes ens diuen
que és en Crist on es troba el
compliment d’aquest misteri. Si
estem amb Crist, encara que no ho
puguem comprendre
intel·lectualment tot, sabem que
estem en el nucli del "misteri" i en el



camí de la veritat. Ell està en la seva
totalitat, i no sols un aspecte de la
seva persona o un moment de la seva
existència, el que reuneix en si la
plenitud de l'insondable pla diví de la
salvació. En ell pren forma la que
s’anomena "multiforme saviesa de
Déu" (Ef. 3, 10), ja que en ell "habita
corporalment tota la plenitud de la
divinitat" (Col 2, 9). D'ara en
endavant, per tant, no és possible
pensar i adorar el beneplàcit de Déu,
la seva disposició sobirana, sense
confrontar-nos personalment amb
Crist en persona, en qui el "misteri"
s’encarna i pot ser percebut
tangiblement. S’arriba així a
contemplar la "inescrutable riquesa
de Crist" (Ef. 3, 8), que està més enllà
de tota comprensió humana. No és
que Déu no hagi deixat les
empremtes del seu pas, ja que el
mateix Crist és empremta de Déu, la
seva empremta màxima; sinó que un
s’adona de "quina és l’amplària i la
longitud, l’altura i la profunditat"



d’aquest misteri "que sobrepassa tot
coneixement" (Ef. 3, 19). Les meres
categories intel·lectuals aquí resulten
insuficients, i reconeixent que moltes
coses estan més enllà de les nostres
capacitats racionals, hem de confiar
en la contemplació humil i joiosa no
sols de la ment sinó també del cor.
Els Pares de l'Església, d’altra banda,
ens diuen que l’amor comprèn molt
més que la sola raó.

Una última paraula cal dir sobre el
concepte, ja assenyalat abans,
concernent a l'Església com a esposa
de Crist. En la segona carta als
Corintis l’apòstol sant Pau havia
comparat la comunitat cristiana a
una núvia, escrivint així: "Gelós estic
de vosaltres amb gelosia de Déu.
Perquè us tinc esposats amb un sol
espòs per presentar-vos qual casta
verge a Crist" (2Co 11, 2). La carta als
Efesis desenvolupa aquesta imatge,
precisant que l'Església no és només
una esposa promesa, sinó esposa real



de Crist. Ell, per així dir-ho, l’ha
conquerit per a si, i ho ha fet al preu
de la seva vida: com diu el text, "s’ha
entregat a si mateix per ella" (Ef. 5,
25). Quina demostració d’amor pot
ser més gran que aquesta? Però, a
més a més, ell està preocupat per la
seva bellesa; no sols per la ja
adquirida pel baptisme, sinó també
per aquella que ha de créixer cada
dia gràcies a una vida impecable,
"sense arruga ni taca", en el seu
comportament moral (cf. Ef. 5,
26-27). D’aquí a la comuna
experiència del matrimoni cristià el
pas és breu; més encara, ni tan sols
està clar quin és per a l’autor de la
carta el punt de referència inicial: si
és la relació Crist-Església, des de la
llum de la qual cal concebre la unió
entre l’home i la dona, o si més aviat
és la dada de l’experiència de la unió
conjugal, des de la llum de la qual cal
concebre la relació entre Crist i
l'Església. Però ambdós aspectes
s’il·luminen recíprocament: aprenem



què és el matrimoni a la llum de la
comunió de Crist i de l'Església,
aprenem com Crist s’uneix a
nosaltres pensant en el misteri del
matrimoni. En tot cas, la nostra carta
es posa gairebé a mig camí entre el
profeta Oseas, que indicava la relació
entre Déu i el seu poble en termes de
bodes ja celebrades (cf. Os 2, 4.16.21),
i el vident de l'Apocalipsi, que
anunciarà la trobada escatològica
entre l'Església i l'Anyell com unes
bodes joioses i indefectibles (cf. Ap
19, 7-9; 21, 9).

Hi hauria encara molt a dir, però em
sembla que, de tot quant he exposat,
es pot entendre que aquestes dues
cartes són una gran catequesi, de la
qual podem aprendre no sols com ser
bons cristians, sinó també com
arribar a ser realment homes. Si
comencem a entendre que el cosmos
és l’empremta de Crist, aprenem la
nostra relació recta amb el cosmos,
amb tots els problemes de la seva



conservació. Aprenem a veure-ho
amb la raó, però amb una raó
moguda per l’amor, i amb la
humilitat i el respecte que permeten
actuar de forma correcta. I si pensem
que l'Església és el Cos de Crist, que
Crist s’ha donat a si mateix per ella,
aprenem com viure amb Crist l’amor
recíproc, l’amor que ens uneix a Déu
i que ens fa veure l’altre com a
imatge de Crist, com a Crist mateix.
Orem al Senyor perquè ens ajudi a
meditar bé la Sagrada Escriptura, la
seva Paraula, i aprendre així
realment a viure bé.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-la-
forca-de-lesglesia-ve-de-crist/

(20/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-la-forca-de-lesglesia-ve-de-crist/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-la-forca-de-lesglesia-ve-de-crist/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-la-forca-de-lesglesia-ve-de-crist/

	Audiència. La força de l'Església ve de Crist

