opusdei.org

Audiéencia. En la
pregaria, obrim la
nostra anima al
Senyor

“En un moén en qué correm el
perill de confiar només en
I’eficiéncia i en el poder dels
mitjans humans, en aquest mon
som cridats a redescobriria
testimoniar el poder de Déu que
es comunica en la pregaria”

01/08/2012

Benvolguts germans i germanes,



L’encontre diari amb el Senyorila
recepcio frequent dels sagraments
permeten obrir la nostra ment i el
nostre cor a la seva presencia, a les
seves paraules, a la seva accid. La
pregaria no és només la respiracio de
I’anima, sind també, per emprar una
imatge, ’0asi de pau on podem
trobar I’aigua que nodreix la nostra
vida espiritual i transforma la nostra
existencia. I Déu ens atrau vers ell,
ens fa pujar a la muntanya de la
santedat, perque siguem cada cop
més a prop seu, oferint-nos al llarg
del cami llum i consol. Aquesta és
I’experiéncia personal a que fa
referéncia sant Pau en el capitol 12
de la Segona carta als Corintis, sobre
el qual vull reflexionar avui. Davant
els qui questionaven la legitimitat del
seu apostolat, no enumera tant les
comunitats que havia fundat, els
quilometres que havia recorregut; no
es limita a recordar les dificultats i
les oposicions que havia afrontat per
anunciar ’evangeli, sino que indica



la seva relacié amb el Senyor, una
relacid tan intensa que es
caracteritza també per moments
d’extasi, de contemplacio profunda
(cf. 2Co 12,1); aixi doncs, no es vana
d’allo que ha fet ell, de la seva forga,
de la seva activitat i dels seus éxits,
sind que es glorieja de I’accio que
Déu ha realitzat en ell i a través d’ell.
De fet, amb gran pudor narra el
moment en que va viure
I’experiéncia particular de ser endut
fins al cel de Déu. Recorda que
catorze anys abans de ’enviament de
la carta «va ser endut» —aixi ho
diu— «fins al tercer cel» (v. 2). Amb el
llenguatge iles maneres de qui narra
el que no es pot narrar, sant Pau
parla d’aquell fet fins i tot en tercera
persona; afirma que un home va ser
endut al «jardi» de Déu, al paradis.
La contemplacio és tan profunda i
intensa que ’Apostol no recorda ni
tan sols els continguts de la revelacio
rebuda, pero té molt presents la data
iles circumstancies en que el Senyor



el va agafar d’'una manera tan total,
el va atraure cap a ell, com ho havia
fet en el cami de Damasc en el
moment de la seva conversio6 (cf. F1
3,12).

Sant Pau prossegueix dient que,
precisament per a no enorgullir-se
per la grandesa de les revelacions
rebudes, porta en ell mateix una
«espina» (2Co 12,7), un patiment, i
suplica amb forga al Ressuscitat que
el lliuri de ’emissari del Maligne,
d’aquesta espina dolorosa en la carn.
Tres vegades —refereix— ha pregat
amb insisténcia al Senyor perqué
allunyi d’ell aquesta prova. I
precisament en aquesta situacio, en
la contemplacio profunda de Déu,
durant la qual va sentir «paraules
inefables, que als humans no és
permés de repetir» (v. 4), rep la
resposta a la seva suplica. El
Ressuscitat li adreca unes paraules
clares i tranquil-litzadores: «En tens



prou amb la meva gracia. En la teva
feblesa actua el meu poder» (v. 9).

El comentari de sant Pau a aquestes
paraules ens pot sorprendre, pero
revela que va comprendre el que
significa ser veritablement apostol de
I’evangeli. En efecte, exclama: «Per
aixo em gloriaré sobretot de les meves
febleses, perque reposi sobre meu el
poder del Crist. Per tant, accepto de
bon grat les febleses, les injuries, les
adversitats, les persecucions i les
angoixes per causa de Crist. Perqué
quan soc feble és quan soc realment
fort» (v. 9b-10); és a dir, no es vana de
les seves accions, sin6 de I’accio de
Crist que actua precisament en la
seva debilitat. Reflexionem un
moment sobre aquest fet, que va
succeir durant els anys en que sant
Pau va viure en silenciien
contemplacio, abans de comencar a
recorrer ’Occident per anunciar
Crist, perque aquesta actitud de
humilitat i confiang¢a profundes



davant la manifestacio de Déu és
fonamental també per a la nostra
pregaria i per a la nostra vida, per a
la nostra relacié amb Déuiles
nostres debilitats.

En primer lloc, de quines debilitats
parla I’Apostol? Que és aquesta
«espina» en la carn? No ho sabem i
no ho diu, pero la seva actitud déna a
entendre que qualsevol dificultat en
el seguiment de Cristien el
testimoniatge del seu evangeli es pot
superar obrint-se amb confianga a
I’accio del Senyor. Sant Pau és molt
conscient que és un «servent sense
cap merit» (Lc 17,10) —no és ell qui
ha fet les meravelles, sino el
Senyor—, unes «gerres de

terrissa» (2Co 4,7), on Déu posa la
riquesa i el poder de la seva gracia.
En aquest moment d’intensa oracio
contemplativa, sant Pau compren
amb claredat com afrontar i viure
cada esdeveniment, sobretot el
sofriment, la dificultat, la persecucio:



en el moment en qué s’experimenta
la debilitat, es manifesta el poder de
Déu, que no ens abandona, no ens
deixa sols, sino que es transforma en
suport i forca. Certament, sant Pau
hauria preferit ser alliberat
d’aquesta «espina», d’aquest
sofriment; pero Déu diu: «No, aixo et
cal. Et bastara la meva gracia per
resistir i per fer el que has de fer.»
Aix0 val també per a nosaltres. El
Senyor no ens lliura dels mals, pero
ens ajuda a madurar en els
sofriments, en les dificultats, en les
persecucions. Aixi doncs, la fe ens
diu que, si romanem en Déu, «encara
que el nostre home exterior es vagi
ensorrant, encara que hi hagi moltes
dificultats, el nostre home interior es
va renovant, madura dia a dia
precisament en les proves» (cf. 2CO
4,16). L’Apostol comunica als
cristians de Corint i també a
nosaltres que «els sofriments que ara
passem son lleugers i d’'un moment,
pero van acumulant un pes



incomparablement immens de gloria,
que durara per sempre» (v. 17). En
realitat, parlant humanament, no era
lleugera la carrega de les dificultats;
era molt pesada; pero en comparacio
amb ’amor de Déu, amb la grandesa
de ser estimat per Déu, resulta
lleugera, sabent que la gloria sera
incommensurable. Per tant, en la
mesura que creix la nostra unié amb
el Senyor i s’intensifica la nostra
pregaria, també nosaltres anem a
I’essencial i comprenem que no és el
poder dels nostres mitjans, de les
nostres virtuts, de les nostres
capacitats, el que realitza el regne de
Déu, sin6 que és Déu qui obra
meravelles precisament a través de
la nostra debilitat, de la nostra
inadequacio a ’encarrec. Per aixo,
hem de tenir la humilitat de no
confiar simplement en nosaltres
mateixos, sino de treballar a la vinya
del Senyor, amb la seva ajuda,
abandonant-nos a ell com fragils
«gerres de terrissa».



Sant Pau refereix dues revelacions
particulars que van canviar
radicalment la seva vida. La primera
—com sabem— és la desconcertant
pregunta al cami de Damasc: «Saule,
Saule, per que em persegueixes?» (Ac
9,4), pregunta que el va duu a
descobrir i trobar-se amb Crist viu 1
present, i a sentir la seva crida a ser
apostol de I’evangeli. La segona son
les paraules que el Senyor li va
dirigir en ’experiéncia de pregaria
contemplativa, sobre les quals estem
reflexionant: «En tens prou amb la
meva gracia. En la teva feblesa actua
el meu poder.»

Només la fe, confiar en I’accio de
Déu, en la bondat de Déu que no ens
abandona, és la garantia de no
treballar en va. Aixi la gracia del
Senyor va ser la forca que va
acompanyar sant Pau en els enormes
treballs per difondre ’Evangeli, i el
seu cor va entrar en el cor de Crist,
fen -se capag de portar els altres cap



a aquell que va morir i va ressuscitar
per nosaltres.

En la pregaria, per tant, obrim la
nostra anima al Senyor perque ell
vingui a habitar la nostra feblesa,
transformant-la en forca per a
I’evangeli. I també és ric en significat
el verb grec amb que sant Pau
descriu aquest habitar del Senyor en
la seva fragil humanitat; usa
episkenoo, que podriem traduir amb
‘plantar la seva tenda’. El Senyor
continua plantant la seva tenda entre
nosaltres, enmig nostre: és el misteri
de ’Encarnacio. El Verb divi mateix,
que va venir a habitar en la nostra
humanitat, vol habitar en nosaltres,
plantar en nosaltres la seva tenda,
per il-luminar i transformar la nostra
vida i el mon.

La intensa contemplaci6é de Déu que
va experimentar sant Pau recorda la
dels deixebles a la muntanya del
Tabor, quan, en veure Jesus



transfigurar-se i resplendir de llum,
Pere li va dir: «Rabi, és bo que
estiguem aqui dalt. Hi farem tres
cabanes: una per a tu, una per a
Moises i una altra per a Elies» (Mc
9,5). «No sabia pas que deia,
d’esglaiats que estaven», afegeix sant
Marc (v. 6). Contemplar el Senyor és,
al mateix temps, fascinant i tremend:
fascinant, perqueé ens atrau vers ell i
s’endu el nostre cor cap a dalt,
portant-lo a la seva altura, on
experimentem la pau, la bellesa del
seu amor; i tremend, perque posa de
manifest la nostra debilitat, la nostra
inadequacio, la dificultat de vencer el
Maligne, que insidia la nostra vida,
I’espina clavada també en la nostra
carn. En la pregaria, en la
contemplacio diaria del Senyor
rebem la forca de 'amor de Déu i
sentim que son vertaderes les
paraules de sant Pau als cristians de
Roma, als quals va escriure: «N'estic
cert: ni la mort ni la vida, ni els angels
ni les poténcies, ni el present ni el



futur, ni els poders, ni el mon de dalt
ni el de sota, ni res de l'univers creat
no ens podra separar de l'amor de
Déu que s’ha manifestat en Jesucrist,
Senyor nostre.» (Rm 8,38-39).

En un mon en queé correm el perill de
confiar només en l'eficiéncia i en el
poder dels mitjans humans, en
aquest mon estem cridats a
redescobrir i a testimoniar el poder
de Déu que es comunica en la
pregaria, amb la qual creixem cada
dia conformant la nostra vida a la de
Crist, que —com afirma sant Pau—
«quan va ser crucificat estava voltat
de feblesa, pero ara viu pel poder de
Déu. Aixi també nosaltres som febles
en ell; pero, pel poder de Déu, viurem
juntament amb ell, en bé vostre.» (2Co
13,4).

Benvolguts amics, en el segle passat
Albert Schweitzer, teoleg protestant i
premi Nobel de la pau, afirmava que
«Pau és un mistic i res més que un



mistic», és a dir, un home
veritablement enamorat de Crist 1
tan unit a ell que podia dir: Crist viu
en mi. La mistica de sant Pau no es
fonamenta només en els
esdeveniments excepcionals que va
viure, sin6é també en la relacié diaria
1intensa amb el Senyor, que sempre
el va sostenir amb la seva gracia. La
mistica no el va allunyar de la
realitat; al contrari, li va donar la
forca per a viure cada dia per Crist i
per construir ’Església fins als
confins del mon d’aquell temps. La
unié amb Déu no allunya del mon,
pero ens dona la forga per a
romandre realment en el moén, per a
fer el que s’ha de fer en el mon. Aixi
doncs, també en la nostra vida de
pregaria potser podem tenir
moments de particular intensitat, en
que sentim més viva la presencia del
Senyor, pero és important la
constancia, la fidelitat de la relacié
amb Déu, sobretot en les situacions
d’aridesa, de dificultat, de sofriment,



d’aparent abséncia de Déu. Només si
estem agafats per 'amor de Crist,
serem capacos d’afrontar qualsevol
adversitat, com sant Pau, convencuts
que tot ho podem en aquell que ens
dona la forca (cf. F14,13). Per
consegient, com meés espai donem a
la pregaria, més veurem que la
nostra vida es transformara i sera
animada per la forca concreta de
I’amor de Déu. Aixi va succeir, per
exemple, a la beata mare Teresa de
Calcuta, que en la contemplacio de
Jesus, i precisament també en els
moments de llarga aridesa, trobava
la ra6 ultima i la forca increible per a
reconeixer-lo en els pobres i en els
abandonats, malgrat la seva fragil
figura. La contemplacio de Crist en la
nostra vida —com ja he dit— no ens
allunya de la realitat, sin6 que ens fa
encara més particips de les
vicissituds humanes, perque el
Senyor, atraient-nos cap a ell en la
pregaria, ens permet fer-nos presents



1 propers a tots els germans en el seu
amor. Gracies.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-
la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-
senyor/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/

	Audiència. En la pregària, obrim la nostra ànima al Senyor

