
opusdei.org

Audiència. En la
pregària, obrim la
nostra ànima al
Senyor

“En un món en què correm el
perill de confiar només en
l’eficiència i en el poder dels
mitjans humans, en aquest món
som cridats a redescobrir i a
testimoniar el poder de Déu que
es comunica en la pregària”

01/08/2012

Benvolguts germans i germanes,



L’encontre diari amb el Senyor i la
recepció freqüent dels sagraments
permeten obrir la nostra ment i el
nostre cor a la seva presència, a les
seves paraules, a la seva acció. La
pregària no és només la respiració de
l’ànima, sinó també, per emprar una
imatge, l’oasi de pau on podem
trobar l’aigua que nodreix la nostra
vida espiritual i transforma la nostra
existència. I Déu ens atrau vers ell,
ens fa pujar a la muntanya de la
santedat, perquè siguem cada cop
més a prop seu, oferint-nos al llarg
del camí llum i consol. Aquesta és
l’experiència personal a què fa
referència sant Pau en el capítol 12
de la Segona carta als Corintis, sobre
el qual vull reflexionar avui. Davant
els qui qüestionaven la legitimitat del
seu apostolat, no enumera tant les
comunitats que havia fundat, els
quilòmetres que havia recorregut; no
es limita a recordar les dificultats i
les oposicions que havia afrontat per
anunciar l’evangeli, sinó que indica



la seva relació amb el Senyor, una
relació tan intensa que es
caracteritza també per moments
d’èxtasi, de contemplació profunda
(cf. 2Co 12,1); així doncs, no es vana
d’allò que ha fet ell, de la seva força,
de la seva activitat i dels seus èxits,
sinó que es glorieja de l’acció que
Déu ha realitzat en ell i a través d’ell.
De fet, amb gran pudor narra el
moment en què va viure
l’experiència particular de ser endut
fins al cel de Déu. Recorda que
catorze anys abans de l’enviament de
la carta «va ser endut» ―així ho
diu― «fins al tercer cel» (v. 2). Amb el
llenguatge i les maneres de qui narra
el que no es pot narrar, sant Pau
parla d’aquell fet fins i tot en tercera
persona; afirma que un home va ser
endut al «jardí» de Déu, al paradís.
La contemplació és tan profunda i
intensa que l’Apòstol no recorda ni
tan sols els continguts de la revelació
rebuda, però té molt presents la data
i les circumstàncies en què el Senyor



el va agafar d’una manera tan total,
el va atraure cap a ell, com ho havia
fet en el camí de Damasc en el
moment de la seva conversió (cf. Fl
3,12).

Sant Pau prossegueix dient que,
precisament per a no enorgullir-se
per la grandesa de les revelacions
rebudes, porta en ell mateix una
«espina» (2Co 12,7), un patiment, i
suplica amb força al Ressuscitat que
el lliuri de l’emissari del Maligne,
d’aquesta espina dolorosa en la carn.
Tres vegades —refereix— ha pregat
amb insistència al Senyor perquè
allunyi d’ell aquesta prova. I
precisament en aquesta situació, en
la contemplació profunda de Déu,
durant la qual va sentir «paraules
inefables, que als humans no és
permès de repetir» (v. 4), rep la
resposta a la seva súplica. El
Ressuscitat li adreça unes paraules
clares i tranquil·litzadores: «En tens



prou amb la meva gràcia. En la teva
feblesa actua el meu poder» (v. 9).

El comentari de sant Pau a aquestes
paraules ens pot sorprendre, però
revela que va comprendre el que
significa ser veritablement apòstol de
l’evangeli. En efecte, exclama: «Per
això em gloriaré sobretot de les meves
febleses, perquè reposi sobre meu el
poder del Crist. Per tant, accepto de
bon grat les febleses, les injúries, les
adversitats, les persecucions i les
angoixes per causa de Crist. Perquè
quan sóc feble és quan sóc realment
fort» (v. 9b-10); és a dir, no es vana de
les seves accions, sinó de l’acció de
Crist que actua precisament en la
seva debilitat. Reflexionem un
moment sobre aquest fet, que va
succeir durant els anys en què sant
Pau va viure en silenci i en
contemplació, abans de començar a
recórrer l’Occident per anunciar
Crist, perquè aquesta actitud de
humilitat i confiança profundes



davant la manifestació de Déu és
fonamental també per a la nostra
pregària i per a la nostra vida, per a
la nostra relació amb Déu i les
nostres debilitats.

En primer lloc, de quines debilitats
parla l’Apòstol? Què és aquesta
«espina» en la carn? No ho sabem i
no ho diu, però la seva actitud dóna a
entendre que qualsevol dificultat en
el seguiment de Crist i en el
testimoniatge del seu evangeli es pot
superar obrint-se amb confiança a
l’acció del Senyor. Sant Pau és molt
conscient que és un «servent sense
cap mèrit» (Lc 17,10) ―no és ell qui
ha fet les meravelles, sinó el
Senyor―, unes «gerres de
terrissa» (2Co 4,7), on Déu posa la
riquesa i el poder de la seva gràcia.
En aquest moment d’intensa oració
contemplativa, sant Pau comprèn
amb claredat com afrontar i viure
cada esdeveniment, sobretot el
sofriment, la dificultat, la persecució:



en el moment en què s’experimenta
la debilitat, es manifesta el poder de
Déu, que no ens abandona, no ens
deixa sols, sinó que es transforma en
suport i força. Certament, sant Pau
hauria preferit ser alliberat
d’aquesta «espina», d’aquest
sofriment; però Déu diu: «No, això et
cal. Et bastarà la meva gràcia per
resistir i per fer el que has de fer.»
Això val també per a nosaltres. El
Senyor no ens lliura dels mals, però
ens ajuda a madurar en els
sofriments, en les dificultats, en les
persecucions. Així doncs, la fe ens
diu que, si romanem en Déu, «encara
que el nostre home exterior es vagi
ensorrant, encara que hi hagi moltes
dificultats, el nostre home interior es
va renovant, madura dia a dia
precisament en les proves» (cf. 2CO
4,16). L’Apòstol comunica als
cristians de Corint i també a
nosaltres que «els sofriments que ara
passem són lleugers i d’un moment,
però van acumulant un pes



incomparablement immens de glòria,
que durarà per sempre» (v. 17). En
realitat, parlant humanament, no era
lleugera la càrrega de les dificultats;
era molt pesada; però en comparació
amb l’amor de Déu, amb la grandesa
de ser estimat per Déu, resulta
lleugera, sabent que la glòria serà
incommensurable. Per tant, en la
mesura que creix la nostra unió amb
el Senyor i s’intensifica la nostra
pregària, també nosaltres anem a
l’essencial i comprenem que no és el
poder dels nostres mitjans, de les
nostres virtuts, de les nostres
capacitats, el que realitza el regne de
Déu, sinó que és Déu qui obra
meravelles precisament a través de
la nostra debilitat, de la nostra
inadequació a l’encàrrec. Per això,
hem de tenir la humilitat de no
confiar simplement en nosaltres
mateixos, sinó de treballar a la vinya
del Senyor, amb la seva ajuda,
abandonant-nos a ell com fràgils
«gerres de terrissa».



Sant Pau refereix dues revelacions
particulars que van canviar
radicalment la seva vida. La primera
―com sabem― és la desconcertant
pregunta al camí de Damasc: «Saule,
Saule, per què em persegueixes?» (Ac
9,4), pregunta que el va duu a
descobrir i trobar-se amb Crist viu i
present, i a sentir la seva crida a ser
apòstol de l’evangeli. La segona són
les paraules que el Senyor li va
dirigir en l’experiència de pregària
contemplativa, sobre les quals estem
reflexionant: «En tens prou amb la
meva gràcia. En la teva feblesa actua
el meu poder.»

Només la fe, confiar en l’acció de
Déu, en la bondat de Déu que no ens
abandona, és la garantia de no
treballar en va. Així la gràcia del
Senyor va ser la força que va
acompanyar sant Pau en els enormes
treballs per difondre l’Evangeli, i el
seu cor va entrar en el cor de Crist,
fen -se capaç de portar els altres cap



a aquell que va morir i va ressuscitar
per nosaltres.

En la pregària, per tant, obrim la
nostra ànima al Senyor perquè ell
vingui a habitar la nostra feblesa,
transformant-la en força per a
l’evangeli. I també és ric en significat
el verb grec amb què sant Pau
descriu aquest habitar del Senyor en
la seva fràgil humanitat; usa 
episkenoo, que podríem traduir amb
‘plantar la seva tenda’. El Senyor
continua plantant la seva tenda entre
nosaltres, enmig nostre: és el misteri
de l’Encarnació. El Verb diví mateix,
que va venir a habitar en la nostra
humanitat, vol habitar en nosaltres,
plantar en nosaltres la seva tenda,
per il·luminar i transformar la nostra
vida i el món.

La intensa contemplació de Déu que
va experimentar sant Pau recorda la
dels deixebles a la muntanya del
Tabor, quan, en veure Jesús



transfigurar-se i resplendir de llum,
Pere li va dir: «Rabí, és bo que
estiguem aquí dalt. Hi farem tres
cabanes: una per a tu, una per a
Moisès i una altra per a Elies» (Mc
9,5). «No sabia pas què deia,
d’esglaiats que estaven», afegeix sant
Marc (v. 6). Contemplar el Senyor és,
al mateix temps, fascinant i tremend:
fascinant, perquè ens atrau vers ell i
s’endú el nostre cor cap a dalt,
portant-lo a la seva altura, on
experimentem la pau, la bellesa del
seu amor; i tremend, perquè posa de
manifest la nostra debilitat, la nostra
inadequació, la dificultat de vèncer el
Maligne, que insidia la nostra vida,
l’espina clavada també en la nostra
carn. En la pregària, en la
contemplació diària del Senyor
rebem la força de l’amor de Déu i
sentim que són vertaderes les
paraules de sant Pau als cristians de
Roma, als quals va escriure: «N'estic
cert: ni la mort ni la vida, ni els àngels
ni les potències, ni el present ni el



futur, ni els poders, ni el món de dalt
ni el de sota, ni res de l'univers creat
no ens podrà separar de l'amor de
Déu que s'ha manifestat en Jesucrist,
Senyor nostre.» (Rm 8,38-39).

En un món en què correm el perill de
confiar només en l’eficiència i en el
poder dels mitjans humans, en
aquest món estem cridats a
redescobrir i a testimoniar el poder
de Déu que es comunica en la
pregària, amb la qual creixem cada
dia conformant la nostra vida a la de
Crist, que ―com afirma sant Pau―
«quan va ser crucificat estava voltat
de feblesa, però ara viu pel poder de
Déu. Així també nosaltres som febles
en ell; però, pel poder de Déu, viurem
juntament amb ell, en bé vostre.» (2Co
13,4).

Benvolguts amics, en el segle passat
Albert Schweitzer, teòleg protestant i
premi Nobel de la pau, afirmava que
«Pau és un místic i res més que un



místic», és a dir, un home
veritablement enamorat de Crist i
tan unit a ell que podia dir: Crist viu
en mi. La mística de sant Pau no es
fonamenta només en els
esdeveniments excepcionals que va
viure, sinó també en la relació diària
i intensa amb el Senyor, que sempre
el va sostenir amb la seva gràcia. La
mística no el va allunyar de la
realitat; al contrari, li va donar la
força per a viure cada dia per Crist i
per construir l’Església fins als
confins del món d’aquell temps. La
unió amb Déu no allunya del món,
però ens dóna la força per a
romandre realment en el món, per a
fer el que s’ha de fer en el món. Així
doncs, també en la nostra vida de
pregària potser podem tenir
moments de particular intensitat, en
què sentim més viva la presència del
Senyor, però és important la
constància, la fidelitat de la relació
amb Déu, sobretot en les situacions
d’aridesa, de dificultat, de sofriment,



d’aparent absència de Déu. Només si
estem agafats per l’amor de Crist,
serem capaços d’afrontar qualsevol
adversitat, com sant Pau, convençuts
que tot ho podem en aquell que ens
dóna la força (cf. Fl 4,13). Per
consegüent, com més espai donem a
la pregària, més veurem que la
nostra vida es transformarà i serà
animada per la força concreta de
l’amor de Déu. Així va succeir, per
exemple, a la beata mare Teresa de
Calcuta, que en la contemplació de
Jesús, i precisament també en els
moments de llarga aridesa, trobava
la raó última i la força increïble per a
reconèixer-lo en els pobres i en els
abandonats, malgrat la seva fràgil
figura. La contemplació de Crist en la
nostra vida ―com ja he dit― no ens
allunya de la realitat, sinó que ens fa
encara més partícips de les
vicissituds humanes, perquè el
Senyor, atraient-nos cap a ell en la
pregària, ens permet fer-nos presents



i propers a tots els germans en el seu
amor. Gràcies.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-
la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-

senyor/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-pregaria-obrim-la-nostra-anima-al-senyor/

	Audiència. En la pregària, obrim la nostra ànima al Senyor

