
opusdei.org

Audiència. En la
meva vida, reservo
un espai suficient a
la pregària?

Benet XVI ens convida a
preguntar-nos: “quin lloc ocupa
en la meva relació amb Déu la
pregària litúrgica, especialment
la santa missa, com a
participació en la pregària
comuna del cos de Crist, que és
l'Església?

20/11/2012

Estimats germans i germanes,



En l'última catequesi vaig començar
a parlar d'una de les fonts
privilegiades de la pregària cristiana:
la sagrada litúrgia, que -com afirma
el Catecisme de l'Església catòlica- és
«participació en la pregària del Crist,
adreçada al Pare en l'Esperit Sant.
Tota pregària cristiana hi troba la
seva font i el seu terme» (n. 1073).
Avui m’agradaria que ens
preguntéssim: en la meva vida,
reservo un espai suficient a la
pregària? I, sobretot, quin lloc ocupa
en la meva relació amb Déu la
pregària litúrgica, especialment la
santa missa, com a participació en la
pregària comuna del cos de Crist, que
és l'Església?

En respondre a aquesta pregunta
hem de recordar en primer lloc que
la pregària és la relació viva dels fills
de Déu amb el seu Pare infinitament
bo, amb el seu Fill Jesucrist i amb
l'Esperit Sant (cf. ibid., 2565). Per
tant, la vida de pregària consisteix a



estar de manera habitual en
presència de Déu i ser-ne conscients,
viure en relació amb Déu com es
viuen les relacions habituals de la
nostra vida, amb els familiars més
estimats, amb els veritables amics. És
més, la relació amb el Senyor dóna
llum a la resta de totes les nostres
relacions. Aquesta comunió de vida
amb Déu, u i tri, és possible perquè
mitjançant el baptisme hem estat
empeltats en Crist, hem començat a
ser una sola cosa amb ell (cf. Rm 6,
5).

Només en el Crist, en efecte, podem
dialogar amb Déu Pare com a fills; en
cas contrari no és possible, però en
comunió amb el Fill podem fins i tot
dir nosaltres com va dir ell: «Abbà».
En comunió amb Crist podem
conèixer Déu com a veritable Pare
(cf. Mt 11, 27). Per això, la pregària
cristiana consisteix a mirar
constantment i de manera sempre
nova Crist, parlar amb ell, estar en



silenci amb ell, escoltar-lo, obrar i
patir amb ell. El cristià redescobreix
la seva veritable identitat en Crist,
«engendrat abans de tota la creació»,
en qui resideixen totes les coses (cf. 
Col 1, 15ss). En identificar-me amb
ell, en ser una cosa sola amb ell,
redescobreixo la meva identitat
personal, la de fill autèntic que mira
Déu com un Pare ple d'amor.

No oblidem que el Crist, el
descobrim, el coneixem com a
Persona viva, en l'Església. L'Església
és «el seu cos». Aquesta corporeïtat
es pot comprendre a partir de les
paraules bíbliques sobre l'home i
sobre la dona: els dos seran una sola
carn (cf. Gn 2, 24; Ef 5, 30ss.; 1 Co 6,
16s). El vincle inseparable entre Crist
i l'Església, a través de la força
unificadora de l'amor, no anul·la el
«tu» i el «jo», sinó que els eleva a la
seva unitat més profunda. Trobar la
pròpia identitat en el Crist significa
arribar a la comunió amb ell, que no



m’anul·la, sinó que m'eleva a una
dignitat més alta, la dignitat de fill de
Déu en Crist: «La història d'amor
entre Déu i l'home consisteix
precisament en què aquesta comunió
de voluntat creix en la comunió del
pensament i del sentiment, de
manera que el nostre voler i la
voluntat de Déu coincideixen cada
vegada més» (Deus caritas est, 17).
Pregar significa elevar-se a l'altura
de Déu mitjançant una transformació
necessària i gradual del nostre ésser.

Així, participant en la litúrgia, fem
nostra la llengua de la mare Església,
aprenem parlar en ella i per ella.
Això succeeix, naturalment, com ja
he dit, de manera gradual, a poc a
poc. Em cal submergir-me
progressivament en les paraules de
l'Església, amb la meva pregària,
amb la meva vida, amb el meu
sofriment, amb la meva alegria, amb
el meu pensament. És un camí que
ens transforma.



Penso, doncs, que aquestes reflexions
ens permeten respondre a la
pregunta que ens hem plantejat al
començament: com aprenc a resar?
Com creixo en la meva pregària?
Mirant el model que ens va ensenyar
Jesús, el Parenostre, veiem que la
primera paraula és «Pare» i la segona
és «nostre». La resposta, per tant, és
clara: aprenc a resar, nodreixo la
meva pregària, adreçant-me a Déu
com a Pare i pregant amb els altres,
pregant amb l'Església, acceptant el
do de les seves paraules, que a poc a
poc esdevenen familiars i riques de
sentit per a mi. El diàleg que Déu
estableix en la pregària amb cada un
de nosaltres, i nosaltres amb ell,
inclou sempre un «amb», no es pot
pregar a Déu de manera
individualista. En la pregària
litúrgica, sobretot en l’eucaristia, i -
formats per la litúrgia- en tota oració,
no parlem només com a persones
individuals, sinó que entrem en el
«nosaltres» de l'Església que prega.



Hem transformar el nostre «jo»
entrant en aquest «nosaltres».

Vull posar en relleu un altre aspecte
important. En el Catecisme de
l'Església catòlica llegim: «En la
litúrgia de la Nova Aliança, tota acció
litúrgica, especialment la celebració
de l’eucaristia dels sagraments és un
encontre entre el Crist i l'Església» (n.
1097), per tant, qui celebra és el
«Crist total», tota la comunitat, el Cos
de Crist unit al seu Cap. La litúrgia,
llavors, no és una mena d’«auto-
manifestació» d'una comunitat, sinó
que és, en canvi, sortir del simple
«ser-un-mateix», estar tancat en un
mateix, i accedir al gran banquet,
entrar en la gran comunitat viva, en
la qual Déu mateix ens alimenta. La
litúrgia implica universalitat i aquest
caràcter universal ha d'entrar
sempre de nou en la consciència de
tots. La litúrgia cristiana és el culte
del temple universal que és Crist
ressuscitat, els braços del qual estan



estesos en la creu per atreure tots en
l'abraçada de l'amor etern de Déu. És
el culte del cel obert. Mai és només
l'esdeveniment d'una sola comunitat,
amb la seva ubicació en el temps i en
l'espai. És important que cada cristià
se senti i estigui realment inserit en
aquest «nosaltres» universal, que
proporciona la base i el refugi al «jo»
en el Cos de Crist, que és l'Església.

En això hem de tenir present i
acceptar la lògica de l'Encarnació de
Déu: ell es va fer proper, present,
entrant en la història i en la
naturalesa humana, fent-se un de
nosaltres. I aquesta presència
continua en l'Església, el seu Cos. La
litúrgia, llavors, no és el record
d'esdeveniments passats, sinó que és
la presència viva del misteri pasqual
de Crist que transcendeix i uneix els
temps i els espais. Si en la celebració
no emergeix la centralitat de Crist no
tindrem la litúrgia cristiana,
totalment dependent del Senyor i



sostinguda per la seva presència
creadora. Déu obra per mitjà de Crist
i nosaltres no podem obrar sinó
gràcies a ell i en ell. Cada dia ha de
créixer en nosaltres la convicció que
la litúrgia no és un "fer" nostre o
meu, sinó que és acció de Déu en
nosaltres i amb nosaltres.

Per tant, no és la persona solament -
sacerdot o fidel- o el grup qui celebra
la litúrgia, sinó que la litúrgia és
primàriament acció de Déu a través
de l'Església, que té la seva història,
la seva rica tradició i la seva
creativitat. Aquesta universalitat i
obertura fonamental, que és pròpia
de tota la litúrgia, és una de les raons
per la qual no pot ser ideada o
modificada per la comunitat o pels
experts, sinó que ha de ser fidel a les
formes de l'Església universal.

Fins i tot en la litúrgia de la més
petita comunitat està sempre present
tota l'Església. Per això, no hi ha



«estrangers» en la comunitat
litúrgica. En cada celebració litúrgica
participa junta tota l'Església, cel i
terra, Déu i els homes. La litúrgia
cristiana, encara que es celebra en
un lloc i un espai concret, i expressa
el "sí" d'una determinada comunitat,
és catòlica per naturalesa, procedeix
del tot i condueix al tot, en unió amb
el papa, amb els bisbes, amb els
creients de totes les èpoques i de tots
els llocs. Com més una celebració
està animada per aquesta
consciència, tant més fructuosament
es realitza en ella el sentit autèntic de
la litúrgia.

Estimats amics, l'Església es fa visible
de moltes maneres: en l'acció
caritativa, en els projectes de missió i
en l'apostolat personal que cada
cristià ha de realitzar en el propi
ambient. Però el lloc on
s’experimenta plenament com a
Església és en la litúrgia: la litúrgia és
l'acte en el qual creiem que Déu



entra en la nostra realitat i nosaltres
el podem trobar, el podem tocar. És
l'acte en el qual entrem en contacte
amb Déu: ell ve a nosaltres, i
nosaltres som il·luminats per ell. Per
això, quan en les reflexions sobre la
litúrgia només centrem la nostra
atenció en com fer-la atraient,
interessant i bella, correm el risc
d'oblidar l'essencial: la litúrgia se
celebra per Déu i no per a nosaltres
mateixos, és la seva obra, ell és el
subjecte, i nosaltres hem de obrir-nos
a ell i deixar-nos guiar per ell i pel
seu cos, que és l'Església.

Demanem al Senyor aprendre cada
dia a viure la sagrada litúrgia,
especialment la celebració
eucarística, resant el «nosaltres» de
l'Església, que dirigeix la seva mirada
no a si mateixa, sinó a Déu, i sentint-
nos part de l'Església vivent de tots
els llocs i de tots els temps. Gràcies.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-
la-meva-vida-reservo-un-espai-

suficient-a-la-pregaria/ (02/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-meva-vida-reservo-un-espai-suficient-a-la-pregaria/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-meva-vida-reservo-un-espai-suficient-a-la-pregaria/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-meva-vida-reservo-un-espai-suficient-a-la-pregaria/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-en-la-meva-vida-reservo-un-espai-suficient-a-la-pregaria/

	Audiència. En la meva vida, reservo un espai suficient a la pregària?

