opusdei.org

Audiencia. El paper
dels sagraments

El passat 10 de desembre,
seguint amb la catequesi sobre
sant Pau, el sant Pare formula
aquesta questio: Com arriba
Jesus a la meva vida, al meu
ésser? —1 dona la resposta de
sant Pau, de tot el Nou
Testament: arriba per obra de
I'Esperit Sant.

13/01/2009

Estimats germans i germanes,



Seguint amb la figura de sant Pau, en
la catequesi del dimecres passat vam
veure dues dades. La primera, que la
nostra historia humana, d’enca dels
inicis, esta contaminada per ’abus de
la llibertat creada, que vol
emancipar-se de la Voluntat divina. I
aixi no troba la llibertat veritable,
sind que s’oposa a la veritat i, en
consequencia, falsifica les nostres
realitats humanes. I falseja sobretot
les relacions fonamentals: la relacio
amb Déu, la relacio entre home i
dona, i la relacié entre ’home ila
terra. Vam dir que aquesta
contaminacio de la nostra historia es
difon en tot entramat i que aquest
defecte heretat va ser augmentant i
ara és visible pertot arreu. Aquesta
era la primera dada.

La segona dada és aquesta: de sant
Pau hem apreés que en Jesucrist, que
és home i Déu, hi ha un nou inici en
la historia i de la historia. Amb Jesus,
que ve de Déu, comenca una historia



nova formada pel seu si al Pare i, per
aixo, no fundada en la superbia
d’una emancipacio falsa, sin6 en
I’amor i en la veritat.

Pero ara es planteja la segiient
questid: Com podem entrar nosaltres
en aquest nou inici, en aquesta nova
historia? Com m’arriba a mi aquesta
nova historia? A la primera historia
contaminada estem vinculats
inevitablement per la descendéncia
biologica, perque tots pertanyem a
I'inic cos de la humanitat. Pero, com
es realitza la comunio amb Jesus, el
nou naixement per entrar a formar
part de la nova humanitat? Com
arriba Jesus a la meva vida, al meu
ésser? La resposta fonamental de
sant Pau, de tot el Nou Testament, és
aquesta: arriba per obra de I'Esperit
Sant. Si la primera historia s’engega,
per dir-ho aixi, amb la biologia, la
segona I’engega 1'Esperit Sant,
I'Esperit de Crist ressuscitat. Aquest
Esperit va crear a la Pentecosta l'inici



de la nova humanitat, de la nova
comunitat, 'Església, el Cos de Crist.

Pero cal ser encara més concrets:
aquest Esperit de Crist, I'Esperit Sant,
com pot arribar a ésser Esperit meu?
Aix0 succeeix de tres maneres,
intimament relacionades entre si. En
primer lloc: 'Esperit de Crist crida a
les portes del meu cor, toca al meu
interior. Pero, atés que la nova
humanitat ha d’ésser un veritable
cos; ates que 1'Esperit ha de reunir-
nosicrear realment una comunitat;
ates que és caracteristic del nou inici
superar les divisions i crear
I’agregacio dels elements dispersos,
aquest Esperit de Crist se serveix de
dos elements d’agregacio visible: de
la Paraula de I’anunci i dels
sagraments, en particular del
Baptisme i l'Eucaristia.

A la carta als Romans, diu sant Pau: "
Si confesses amb la boca que Jesus és
Senyor i creus en el teu cor que Déu



I'ha ressuscitat d'entre els morts, et
salvaras" (Rm 10, 9), és a dir, entraras
en la nova historia, historia de vida i
no de mort. Després sant Pau
prossegueix: " Pero, com podran
invocar-lo, sense haver-hi cregut? I
com podran creure en ell, sense
haver-ne sentit parlar? I com en
podran sentir parlar sense
predicador? Com podran predicar, si
no son enviats?" (Rm 10, 14-15). I dos
versicles després afegeix: " la fe ve de
sentir la predicacio " (Rm 10, 17).

Aixi doncs, la fe no és producte del
nostre pensament, de la nostra
reflexio; és quelcom nou, que no
podem inventar, sind que rebem com
al Senyor, com una novetat produida
per Déu. I la fe no ve de la lectura,
sind de l'escolta. No és quelcom
nomeés interior, sind una relacié amb
Algu. Suposa una trobada amb
I’anunci, suposa l’existéncia d’'un
altre que anuncia i crei comunio.



[, a 'ultim, I’anunci: el que anuncia
no parla en nom propi, sino que és
enviat. Es dins una estructura de
missié que comenca amb Jesus,
enviat pel Pare; passa pels Apostols
—Ila paraula apostols significa
precisament "enviats"—; i
prossegueix al ministeri, en les
missions transmeses pels Apostols. E1
nou entramat de la historia es
manifesta en aquesta estructura de
les missions, en la qual en definitiva
escoltem que ens parla Déu mateix,
la seva Paraula personal; el Fill parla
amb nosaltres, arriba fins a
nosaltres. La Paraula es va fer carn,
Jesus, per crear realment una
humanitat nova. Per aixo, la Paraula
de ’anunci es transforma en
sagrament en el Baptisme, que és
tornar a néixer de l’aigua i de
I'Esperit, com dira sant Joan.

En el capitol siseé de la carta als
Romans, sant Pau parla del Baptisme
d’una manera molt profunda. Hem



escoltat el text. Pero potser convé
repetir-ho: "Ignoreu que tots els qui
hem estat batejats en el Crist Jesus
hem estat batejats en la seva mort?
Hem estat, doncs, sepultats amb ell
pel Baptisme en la mort per tal que,
aixi com el Crist va ressuscitar
d'entre els morts per la gloria del
Pare, aixi també nosaltres portem
una vida nova". (Rm 6, 3-4)

Naturalment, en aquesta catequesi
no puc entrar en una interpretacio
detallada d’aquest text gens facil.
Només vull notar breument tres
dades. La primera: "Hem estat
batejats" és veu passiva. Ningu no
pot batejar-se a si mateix, necessita
d’un altre. Ningu no pot fer-se cristia
per ell mateix. Arribar a ésser
cristians és un procés passiu. Només
un altre ens pot fer cristians. I aquest
"un altre" que ens fa cristians, que
ens dona el do de la fe, és en primera
instancia la comunitat dels creients,
I'Església. De I'Església rebem la fe, el



Baptisme. Si no ens deixem formar
per aquesta comunitat, no arribem a
ser cristians. Un cristianisme
autonom, autoproduit, és una
contradiccio en ell mateix.

Com acabo de dir, en primera
instancia, aquest "un altre" és la
comunitat dels creients, 'Església;
pero en segona instancia, aquesta
comunitat tampoc actua per ella
mateixa, no actua segons les propies
idees i desitjos. També la comunitat
viu el mateix procés passiu: només
Crist pot constituir 1'Església. Crist és
el vertader donant dels sagraments.
Aquest és el primer punt: ningu es
bateja ell mateix; ningu es fa ell
mateix cristia. Cristia se n’arriba a
ésser.

La segona dada és aquesta: el
Baptisme és quelcom més que un
bany. Es mort i resurreccid. El mateix
sant Pau, a la carta als Galates,
parlant del viratge de la seva vida



que es va produir en la trobada amb
Crist ressuscitat, ho descriu amb la
paraula: "soc mort". En aquest
moment comenca realment una vida
nova. Arribar a ésser cristians és
quelcom més que una operacio
cosmetica, que afegiria bellesa a una
existencia ja més o menys completa.
Es un nou inici, és tornar a néixer:
mort i resurrecci6. Obviament, en la
resurreccio torna a emergir tot allo
que havia de bo en I’existencia
anterior.

La tercera dada és: la materia forma
part del sagrament. El cristianisme
no és una realitat purament
espiritual. Implica el cos. Implica el
cosmos. S’estén cap a la nova terra i
els nous cels. Tornem a les darreres
paraules del text de sant Pau: aixi —
diu— podem "caminar en una vida
nova". Es tracta d’'un punt d’examen
de consciencia per a tots nosaltres:
caminar en una vida nova. Aixo en
referéncia al Baptisme.



Passem ara al sagrament de
I'Eucaristia. En altres catequesis ja he
posat en relleu el respecte profund
amb que sant Pau transmet
verbalment la tradici6é sobre
I'Eucaristia, que va rebre dels
mateixos testimonis de 1'ultima nit.
Transmet aquestes paraules com un
valuos tresor encomanat a la seva
fidelitat. Aixi, en aquestes paraules
escoltem realment els testimonis de
I'tltima nit. Escoltem les paraules de
I’apostol: "Perqueé jo vaig rebre del
Senyor allo que us he transmes: que
el Senyor Jesus, la nit en que va ser
entregat, va prendre pa, i després de
donar gracies, el va partir i va dir:
"Aix0 és el meu cos, que es dona per
vosaltres; feu aixo en memoria
meva". Aixi mateix, després de sopar,
va prendre el calze dient: "Aquesta
copa és la nova alianca en la meva
sang; aixo, feu-ho, cada vegada que
en beureu, per la meva
commemoracié". (1Co 11, 23-25). Es
un text inesgotable.



També aqui, en aquesta catequesi,
faig dues observacions. Sant Pau
transmet les paraules del Senyor
sobre el calze aixi: aquest calze és "la
nova alianca en la meva sang". En
aquestes paraules s’lamaga una
al-lusio a dos textos fonamentals de
I'Antic Testament. En primer lloc
s’al-ludeix a la promesa d’una nova
alianca en el Llibre del profeta
Jeremies. Jesus diu als deixebles i ens
diu a nosaltres: ara, en aquesta hora,
amb mi i amb la meva mort es
realitza la nova alianca; amb la meva
sang comenca en el mon aquesta
nova historia de la humanitat.

Pero0 en aquestes paraules també es
troba una al-lusié al moment de
I’alianca del Sinai, on Moisés va dir:
"Aquesta és la sang de I’alianca que el
Senyor ha fet amb vosaltres, segons
totes aquestes paraules” (Ex 24, 8).
Alli es tractava de sang d’animals. La
sang d’animals només podia ser
expressio d’un desig, espera del



vertader sacrifici, del veritable culte.
Amb el do del calze el Senyor ens
déna el vertader sacrifici. L'inic
sacrifici vertader és ’amor del Fill.
Amb el do d’aquest amor, un amor
etern, el mon entra en la nova
alianca. Celebrar 1'Eucaristia
significa que Crist se’ns dona ell
mateix, ens dona el seu amor, per
conformar-nos a si mateix i per crear
aixi el mén nou.

El segon aspecte important de la
doctrina sobre 1'Eucaristia es troba
també en la primera carta als
Corintis, on sant Pau diu: "La copa de
benediccio que beneim, no és
comuni6 amb la sang del Crist? El pa
que partim, no és comunio amb el
cos del Crist? Ja que el pa és un de
sol, nosaltres, tot i que som molts,
formem un sol cos; tots,
efectivament, participen en aquest
unic pa". (1Co 10, 16-17). En aquestes
paraules es posen de manifest alhora



el caracter personal i el caracter
social del sagrament de 1'Eucaristia.

Crist s’'uneix personalment a
cadascun de nosaltres, pero el mateix
Crist s'uneix també a ’homeiala
dona que estan al meu costat. I el pa
és per a mi i també per als altres.
D’aquesta manera Crist ens uneix a
tots a si, 1 ens uneix a tots nosaltres,
els uns amb els altres. En la Comunio
rebem Crist. Pero Crist s’'uneix també
al meu proisme. Crist i el proisme
son inseparables en I'Eucaristia. Aixi,
tots som un sol pa, un sol cos. Una
Eucaristia sense solidaritat amb els
altres és un abus. I aqui també a
I’arrel i alhora al centre de la
doctrina sobre 1'Església com a Cos
de Crist, de Crist ressuscitat.

Vegem també tot el realisme
d’aquesta doctrina. A I’Eucaristia
Crist ens dona el seu cos, es déna ell
mateix el seu cos i aixi ens
transforma en el seu cos, ens uneix al



seu cos ressuscitat. Quan ’home
menja pa normal, pel procés de la
digestio aquest pa esdevé part del
seu cos, transformat-se en substancia
de vida humana. Pero en la sagrada
Comunio es realitza el procés invers.
Crist, el Senyor, ens assimila a ell, ens
introdueix en el seu Cos glorios i aixi
tots junts arribem a ser el seu Cos.

Qui llegeix només el capitol 12 de la
primera carta als Corintis i el capitol
12 de la carta als Romans podria
pensar que les paraules sobre el Cos
de Crist com a organisme dels
carismes constitueixen nomeés una
mena de parabola
sociologicoteologica. En realitat, en
I’ambit roma de la politica, I’estat
mateix usava aquesta parabola del
cos amb membres diversos que
formen una unitat, per dir que I’estat
és un organisme on cadascu té una
funcio, que la multiplicitat i la
diversitat de funcions formen un cos
ien ell cadascu té el seu lloc.



Llegint només el capitol 12 de la
primera carta als Corintis, hom
podria pensar que sant Pau es limita
a aplicar aixo a I'Església, que també
es tracta només d’una concepcio
sociologica de 1'Església. Pero, tenint
present també el capitol 10, veiem
que el realisme de 1'Església és molt
diferent, molt més profund i
veritable que el d’un Estat-
organisme. Perqueé Crist dona
realment el seu Cos i ens fa el seu
Cos. Arribem a estar realment units
al Cos ressuscitat de Crist, i aixi units
els uns als altres. L'Església no és
nomeés una corporacio com l'estat, és
un cos. No és simplement una
organitzacio, sino un vertader
organisme.

Per ultim, afegeixo unes paraules
sobre el sagrament del Matrimoni. A
la carta als Corintis es troben algunes
al-lusions, mentre que la carta als
Efesis va desenvolupar realment una
profunda teologia del Matrimoni. En



ella sant Pau defineix el Matrimoni
com un "gran misteri”. Ho diu
"respecte a Crist i 'Església” (Ef. 5,
32). Convé notar en aquest pas una
reciprocitat que es configura en una
dimensio vertical. La submissio
mutua ha d’adoptar el llenguatge de
I’amor, el model del qual és ’amor de
Crist a I'Església. Aquesta relacio
entre Crist i I'Església fa que tingui
prioritat ’aspecte teologal de ’'amor
matrimonial, exalta la relacié
afectiva entre els esposos.

Un autentic Matrimoni es viura bé si
en el creixement huma i afectiu
constant els esposos s’esforcen per
mantenir-se sempre units a ’eficacia
de la Paraula i al significat del
Baptisme. Crist ha santificat
I'Església, purificant-la per mitja del
bany de l’aigua, acompanyat per la
Paraula. La participacio en el Cosila
Sang del Senyor no fa més que
fortificar, a més de visualitzar, una
unio feta indissoluble per la gracia.



I al final escoltem les paraules de
sant Pau als Filipencs: "El Senyor és a
prop" (F1 4, 5). Em sembla que hem
entes que, mitjancant la Paraula i els
sagraments, en tota la nostra vida el
Senyor és a prop. Demanem-li que
aquesta proximitat sempre ens toqui
en el més intim del nostre ésser, a fi
que neixi I’alegria, ’alegria que neix
quan Jesus és realment a prop.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-
paper-dels-sagraments/ (21/12/2025)


https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-paper-dels-sagraments/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-paper-dels-sagraments/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-paper-dels-sagraments/

	Audiència. El paper dels sagraments

