
opusdei.org

Audiència. El paper
dels sagraments

El passat 10 de desembre,
seguint amb la catequesi sobre
sant Pau, el sant Pare formulà
aquesta qüestió: Com arriba
Jesús a la meva vida, al meu
ésser? – i dóna la resposta de
sant Pau, de tot el Nou
Testament: arriba per obra de
l'Esperit Sant.

13/01/2009

Estimats germans i germanes,



Seguint amb la figura de sant Pau, en
la catequesi del dimecres passat vam
veure dues dades. La primera, que la
nostra història humana, d’ençà dels
inicis, està contaminada per l’abús de
la llibertat creada, que vol
emancipar-se de la Voluntat divina. I
així no troba la llibertat veritable,
sinó que s’oposa a la veritat i, en
conseqüència, falsifica les nostres
realitats humanes. I falseja sobretot
les relacions fonamentals: la relació
amb Déu, la relació entre home i
dona, i la relació entre l’home i la
terra. Vam dir que aquesta
contaminació de la nostra història es
difon en tot l’entramat i que aquest
defecte heretat va ser augmentant i
ara és visible pertot arreu. Aquesta
era la primera dada.

La segona dada és aquesta: de sant
Pau hem après que en Jesucrist, que
és home i Déu, hi ha un nou inici en
la història i de la història. Amb Jesús,
que ve de Déu, comença una història



nova formada pel seu sí al Pare i, per
això, no fundada en la supèrbia
d’una emancipació falsa, sinó en
l’amor i en la veritat.

Però ara es planteja la següent
qüestió: Com podem entrar nosaltres
en aquest nou inici, en aquesta nova
història? Com m’arriba a mi aquesta
nova història? A la primera història
contaminada estem vinculats
inevitablement per la descendència
biològica, perquè tots pertanyem a
l’únic cos de la humanitat. Però, com
es realitza la comunió amb Jesús, el
nou naixement per entrar a formar
part de la nova humanitat? Com
arriba Jesús a la meva vida, al meu
ésser? La resposta fonamental de
sant Pau, de tot el Nou Testament, és
aquesta: arriba per obra de l'Esperit
Sant. Si la primera història s’engega,
per dir-ho així, amb la biologia, la
segona l’engega l'Esperit Sant,
l'Esperit de Crist ressuscitat. Aquest
Esperit va crear a la Pentecosta l'inici



de la nova humanitat, de la nova
comunitat, l'Església, el Cos de Crist.

Però cal ser encara més concrets:
aquest Esperit de Crist, l'Esperit Sant,
com pot arribar a ésser Esperit meu?
Això succeeix de tres maneres,
íntimament relacionades entre si. En
primer lloc: l'Esperit de Crist crida a
les portes del meu cor, toca al meu
interior. Però, atès que la nova
humanitat ha d’ésser un veritable
cos; atès que l'Esperit ha de reunir-
nos i crear realment una comunitat;
atès que és característic del nou inici
superar les divisions i crear
l’agregació dels elements dispersos,
aquest Esperit de Crist se serveix de
dos elements d’agregació visible: de
la Paraula de l’anunci i dels
sagraments, en particular del
Baptisme i l'Eucaristia.

A la carta als Romans, diu sant Pau: "
Si confesses amb la boca que Jesús és
Senyor i creus en el teu cor que Déu



l'ha ressuscitat d'entre els morts, et
salvaràs" (Rm 10, 9), és a dir, entraràs
en la nova història, història de vida i
no de mort. Després sant Pau
prossegueix: " Però, com podran
invocar-lo, sense haver-hi cregut? I
com podran creure en ell, sense
haver-ne sentit parlar? I com en
podran sentir parlar sense
predicador? Com podran predicar, si
no són enviats?" (Rm 10, 14-15). I dos
versicles després afegeix: " la fe ve de
sentir la predicació " (Rm 10, 17).

Així doncs, la fe no és producte del
nostre pensament, de la nostra
reflexió; és quelcom nou, que no
podem inventar, sinó que rebem com
al Senyor, com una novetat produïda
per Déu. I la fe no ve de la lectura,
sinó de l'escolta. No és quelcom
només interior, sinó una relació amb
Algú. Suposa una trobada amb
l’anunci, suposa l’existència d’un
altre que anuncia i creï comunió.



I, a l’últim, l’anunci: el que anuncia
no parla en nom propi, sinó que és
enviat. És dins una estructura de
missió que comença amb Jesús,
enviat pel Pare; passa pels Apòstols
—la paraula apòstols significa
precisament "enviats"—; i
prossegueix al ministeri, en les
missions transmeses pels Apòstols. El
nou entramat de la història es
manifesta en aquesta estructura de
les missions, en la qual en definitiva
escoltem que ens parla Déu mateix,
la seva Paraula personal; el Fill parla
amb nosaltres, arriba fins a
nosaltres. La Paraula es va fer carn,
Jesús, per crear realment una
humanitat nova. Per això, la Paraula
de l’anunci es transforma en
sagrament en el Baptisme, que és
tornar a néixer de l’aigua i de
l'Esperit, com dirà sant Joan.

En el capítol sisè de la carta als
Romans, sant Pau parla del Baptisme
d’una manera molt profunda. Hem



escoltat el text. Però potser convé
repetir-ho: "Ignoreu que tots els qui
hem estat batejats en el Crist Jesús
hem estat batejats en la seva mort?
Hem estat, doncs, sepultats amb ell
pel Baptisme en la mort per tal que,
així com el Crist va ressuscitar
d'entre els morts per la glòria del
Pare, així també nosaltres portem
una vida nova". (Rm 6, 3-4)

Naturalment, en aquesta catequesi
no puc entrar en una interpretació
detallada d’aquest text gens fàcil.
Només vull notar breument tres
dades. La primera: "Hem estat
batejats" és veu passiva. Ningú no
pot batejar-se a si mateix, necessita
d’un altre. Ningú no pot fer-se cristià
per ell mateix. Arribar a ésser
cristians és un procés passiu. Només
un altre ens pot fer cristians. I aquest
"un altre" que ens fa cristians, que
ens dóna el do de la fe, és en primera
instància la comunitat dels creients,
l'Església. De l'Església rebem la fe, el



Baptisme. Si no ens deixem formar
per aquesta comunitat, no arribem a
ser cristians. Un cristianisme
autònom, autoproduït, és una
contradicció en ell mateix.

Com acabo de dir, en primera
instància, aquest "un altre" és la
comunitat dels creients, l'Església;
però en segona instància, aquesta
comunitat tampoc actua per ella
mateixa, no actua segons les pròpies
idees i desitjos. També la comunitat
viu el mateix procés passiu: només
Crist pot constituir l'Església. Crist és
el vertader donant dels sagraments.
Aquest és el primer punt: ningú es
bateja ell mateix; ningú es fa ell
mateix cristià. Cristià se n’arriba a
ésser.

La segona dada és aquesta: el
Baptisme és quelcom més que un
bany. És mort i resurrecció. El mateix
sant Pau, a la carta als Gàlates,
parlant del viratge de la seva vida



que es va produir en la trobada amb
Crist ressuscitat, ho descriu amb la
paraula: "sóc mort". En aquest
moment comença realment una vida
nova. Arribar a ésser cristians és
quelcom més que una operació
cosmètica, que afegiria bellesa a una
existència ja més o menys completa.
És un nou inici, és tornar a néixer:
mort i resurrecció. Òbviament, en la
resurrecció torna a emergir tot allò
que havia de bo en l’existència
anterior.

La tercera dada és: la matèria forma
part del sagrament. El cristianisme
no és una realitat purament
espiritual. Implica el cos. Implica el
cosmos. S’estén cap a la nova terra i
els nous cels. Tornem a les darreres
paraules del text de sant Pau: així —
diu— podem "caminar en una vida
nova". Es tracta d’un punt d’examen
de consciència per a tots nosaltres:
caminar en una vida nova. Això en
referència al Baptisme.



Passem ara al sagrament de
l'Eucaristia. En altres catequesis ja he
posat en relleu el respecte profund
amb què sant Pau transmet
verbalment la tradició sobre
l'Eucaristia, que va rebre dels
mateixos testimonis de l'última nit.
Transmet aquestes paraules com un
valuós tresor encomanat a la seva
fidelitat. Així, en aquestes paraules
escoltem realment els testimonis de
l'última nit. Escoltem les paraules de
l’apòstol: "Perquè jo vaig rebre del
Senyor allò que us he transmès: que
el Senyor Jesús, la nit en què va ser
entregat, va prendre pa, i després de
donar gràcies, el va partir i va dir:
"Això és el meu cos, que es dóna per
vosaltres; feu això en memòria
meva". Així mateix, després de sopar,
va prendre el calze dient: "Aquesta
copa és la nova aliança en la meva
sang; això, feu-ho, cada vegada que
en beureu, per la meva
commemoració". (1Co 11, 23-25). És
un text inesgotable.



També aquí, en aquesta catequesi,
faig dues observacions. Sant Pau
transmet les paraules del Senyor
sobre el calze així: aquest calze és "la
nova aliança en la meva sang". En
aquestes paraules s’amaga una
al·lusió a dos textos fonamentals de
l'Antic Testament. En primer lloc
s’al·ludeix a la promesa d’una nova
aliança en el Llibre del profeta
Jeremies. Jesús diu als deixebles i ens
diu a nosaltres: ara, en aquesta hora,
amb mi i amb la meva mort es
realitza la nova aliança; amb la meva
sang comença en el món aquesta
nova història de la humanitat.

Però en aquestes paraules també es
troba una al·lusió al moment de
l’aliança del Sinaí, on Moisès va dir:
"Aquesta és la sang de l’aliança que el
Senyor ha fet amb vosaltres, segons
totes aquestes paraules" (Ex 24, 8).
Allí es tractava de sang d’animals. La
sang d’animals només podia ser
expressió d’un desig, espera del



vertader sacrifici, del veritable culte.
Amb el do del calze el Senyor ens
dóna el vertader sacrifici. L’únic
sacrifici vertader és l’amor del Fill.
Amb el do d’aquest amor, un amor
etern, el món entra en la nova
aliança. Celebrar l'Eucaristia
significa que Crist se’ns dóna ell
mateix, ens dóna el seu amor, per
conformar-nos a si mateix i per crear
així el món nou.

El segon aspecte important de la
doctrina sobre l'Eucaristia es troba
també en la primera carta als
Corintis, on sant Pau diu: "La copa de
benedicció que beneïm, no és
comunió amb la sang del Crist? El pa
que partim, no és comunió amb el
cos del Crist? Ja que el pa és un de
sol, nosaltres, tot i que som molts,
formem un sol cos; tots,
efectivament, participen en aquest
únic pa". (1Co 10, 16-17). En aquestes
paraules es posen de manifest alhora



el caràcter personal i el caràcter
social del sagrament de l'Eucaristia.

Crist s’uneix personalment a
cadascun de nosaltres, però el mateix
Crist s’uneix també a l’home i a la
dona que estan al meu costat. I el pa
és per a mi i també per als altres.
D’aquesta manera Crist ens uneix a
tots a si, i ens uneix a tots nosaltres,
els uns amb els altres. En la Comunió
rebem Crist. Però Crist s’uneix també
al meu proïsme. Crist i el proïsme
són inseparables en l'Eucaristia. Així,
tots som un sol pa, un sol cos. Una
Eucaristia sense solidaritat amb els
altres és un abús. I aquí també a
l’arrel i alhora al centre de la
doctrina sobre l'Església com a Cos
de Crist, de Crist ressuscitat.

Vegem també tot el realisme
d’aquesta doctrina. A l’Eucaristia
Crist ens dóna el seu cos, es dóna ell
mateix el seu cos i així ens
transforma en el seu cos, ens uneix al



seu cos ressuscitat. Quan l’home
menja pa normal, pel procés de la
digestió aquest pa esdevé part del
seu cos, transformat-se en substància
de vida humana. Però en la sagrada
Comunió es realitza el procés invers.
Crist, el Senyor, ens assimila a ell, ens
introdueix en el seu Cos gloriós i així
tots junts arribem a ser el seu Cos.

Qui llegeix només el capítol 12 de la
primera carta als Corintis i el capítol
12 de la carta als Romans podria
pensar que les paraules sobre el Cos
de Crist com a organisme dels
carismes constitueixen només una
mena de paràbola
sociologicoteològica. En realitat, en
l’àmbit romà de la política, l’estat
mateix usava aquesta paràbola del
cos amb membres diversos que
formen una unitat, per dir que l’estat
és un organisme on cadascú té una
funció, que la multiplicitat i la
diversitat de funcions formen un cos
i en ell cadascú té el seu lloc.



Llegint només el capítol 12 de la
primera carta als Corintis, hom
podria pensar que sant Pau es limita
a aplicar això a l'Església, que també
es tracta només d’una concepció
sociològica de l'Església. Però, tenint
present també el capítol 10, veiem
que el realisme de l'Església és molt
diferent, molt més profund i
veritable que el d’un Estat-
organisme. Perquè Crist dóna
realment el seu Cos i ens fa el seu
Cos. Arribem a estar realment units
al Cos ressuscitat de Crist, i així units
els uns als altres. L'Església no és
només una corporació com l’estat, és
un cos. No és simplement una
organització, sinó un vertader
organisme.

Per últim, afegeixo unes paraules
sobre el sagrament del Matrimoni. A
la carta als Corintis es troben algunes
al·lusions, mentre que la carta als
Efesis va desenvolupar realment una
profunda teologia del Matrimoni. En



ella sant Pau defineix el Matrimoni
com un "gran misteri". Ho diu
"respecte a Crist i l'Església" (Ef. 5,
32). Convé notar en aquest pas una
reciprocitat que es configura en una
dimensió vertical. La submissió
mútua ha d’adoptar el llenguatge de
l’amor, el model del qual és l’amor de
Crist a l'Església. Aquesta relació
entre Crist i l'Església fa que tingui
prioritat l’aspecte teologal de l’amor
matrimonial, exalta la relació
afectiva entre els esposos.

Un autèntic Matrimoni es viurà bé si
en el creixement humà i afectiu
constant els esposos s’esforcen per
mantenir-se sempre units a l’eficàcia
de la Paraula i al significat del
Baptisme. Crist ha santificat
l'Església, purificant-la per mitjà del
bany de l’aigua, acompanyat per la
Paraula. La participació en el Cos i la
Sang del Senyor no fa més que
fortificar, a més de visualitzar, una
unió feta indissoluble per la gràcia.



I al final escoltem les paraules de
sant Pau als Filipencs: "El Senyor és a
prop" (Fl 4, 5). Em sembla que hem
entès que, mitjançant la Paraula i els
sagraments, en tota la nostra vida el
Senyor és a prop. Demanem-li que
aquesta proximitat sempre ens toqui
en el més íntim del nostre ésser, a fi
que neixi l’alegria, l’alegria que neix
quan Jesús és realment a prop.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-
paper-dels-sagraments/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-paper-dels-sagraments/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-paper-dels-sagraments/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-paper-dels-sagraments/

	Audiència. El paper dels sagraments

