
opusdei.org

Audiència. El martiri
de sant Pau

Us oferim la darrera audiència
que Benet XVI dedicà a sant Pau
el 4 de febrer envers el martiri
d’aquest sant. Amb ella, el Sant
Pare finalitza la catequesi que
ha dedicat a aquest gran apòstol
a qui està consagrat aquest any,
que va des de la festa litúrgica
dels apòstols sant Pere i sant
Pau del 29 de juny de 2008 fins
a la mateixa festa de 2009.

04/03/2009

Estimats germans i germanes,



La sèrie de les nostres catequesis
sobre la figura de sant Pau ha arribat
a la seva fi: avui volem parlar del
final de la seva vida terrenal.
L’antiga tradició cristiana testifica
unànimement que la mort de sant
Pau s’esdevingué com a
conseqüència del martiri patit a
Roma. Els escrits del Nou Testament
no ho recullen. Les Actes dels
Apòstols acaben el seu relat al·ludint
a la condició de presoner de
l'Apòstol, que tanmateix podia rebre
tots aquells que el visitaven (cf. Ac
28, 30-31). Només en la segona carta
a Timoteu trobem aquestes paraules
seves premonitòries: "Perquè jo estic
a punt de ser vessat en libació, i ha
arribat l'hora de la meva
partença" (2Tm 4, 6; cf. Fl 2, 17). Aquí
s'usen dues imatges: la cultual del
sacrifici, que ja havia utilitzat en la
carta als Filipencs, interpretant el
martiri com a part del sacrifici de
Crist; i la marinera, de deixar les
amarres: dues imatges que, juntes,



al·ludeixen discretament a
l’esdeveniment de la mort, i d’una
mort cruenta.

El primer testimoni explícit sobre el
final de sant Pau ens ve de la meitat
dels anys 90 del segle I i, per tant, poc
més de trenta anys després de la seva
mort efectiva. Es tracta precisament
de la carta que l'Església de Roma,
amb el seu bisbe Climent I, va
escriure a l'Església de Corint. En
aquest text epistolar es convida a
tenir davant els ulls l’exemple dels
Apòstols i, immediatament després
d’esmentar el martiri de Pere, s’hi
llegeix així: "Per la gelosia i la
discòrdia, sant Pau es va veure
obligat a mostrar-nos com
s’aconsegueix el premi de la
paciència. Arrestat set vegades,
exiliat, lapidat, va ser l’herald de
Crist a Orient i a Occident; i, per la
seva fe, va aconseguir una glòria
pura. Després d’haver-hi predicat la
justícia a tot el món i després d’haver



arribat fins a l’extrem d'Occident, va
patir el martiri davant els
governants; així va partir d’aquest
món i va arribar al lloc sant,
convertit així en el major model de
paciència" (1Clem 5, 2). La paciència
de què parla és expressió de la seva
comunió amb la passió de Crist, de la
generositat i constància amb què va
acceptar un llarg camí de patiment,
fins a poder dir: "Porto en el meu cos
els senyals de Jesús" (Ga 6, 17). En el
text de sant Climent hem escoltat que
sant Pau hauria arribat "fins a
l’extrem d'Occident". Es discuteix si
això al·ludeix a un viatge a Hispania
que sant Pau hauria realitzat. No hi
ha certesa sobre això, però és veritat
que sant Pau en la seva carta als
Romans expressa la seva intenció
d’anar a Hispania (cf. Rm 15, 24).

En canvi, és molt interessant, en la
carta de Climent, la successió dels
noms de Pere i Pau, encara que estan
invertits en el testimoni d'Eusebi de



Cesària, en el segle IV, el qual, parlant
de l’emperador Neró, escriu: "Durant
el seu regnat Pau va ser escapçat
precisament a Roma, i Pere va ser allí
crucificat. El relat està confirmat pel
nom de Pere i de Pau, que encara
avui es conserva als seus sepulcres
en aquesta ciutat" ( Hist. eccl . 2, 25,
5). Eusebi després continua referint
la declaració anterior d’un prevere
romà anomenat Gayo, que es
remunta als inicis del segle II: "Jo et
puc mostrar els trofeus dels apòstols:
si vas al Vaticà o a la via Ostiense, allí
trobaràs els trofeus dels fundadors
de l'Església" ( ibíd . 2, 25, 6-7). Els
"trofeus" són els monuments
sepulcrals, i es tracta de les mateixes
sepultures de sant Pere i de sant Pau
que encara avui venerem, després de
dos mil·lennis, als mateixos llocs:
aquí, al Vaticà, pel que fa a sant Pere;
i a la basílica de Sant Pau extramurs,
a la via Ostiense, pel que fa a
l'Apòstol dels gentils.



És interessant notar que els dos
grans Apòstols són esmentats plegats.
Encara que cap font antiga parla
d’un ministeri simultani seu a Roma,
la successiva consciència cristiana,
sobre la base de la seva sepultura
comuna a la capital de l’imperi, els
associarà també com a fundadors de
l'Església de Roma. En efecte, en sant
Ireneu de Lió, a la fi del segle II, a
propòsit de la successió apostòlica en
les distintes esglésies, es llegeix: "Atès
que seria massa llarg enumerar les
successions de totes les esglésies,
prendrem l'Església grandíssima i
antiquíssima i de tots coneguda,
l'Església fundada i establida a Roma
pels dos gloriosíssims apòstols Pere i
Pau" ( Adv. haer . 3, 3, 2).

Deixem a banda la figura de sant
Pere i concentrem-nos en la de sant
Pau. El martiri s’hi narra per primera
vegada en els Fets de Pau, escrits cap
a finals del segle II, els quals
refereixen que Neró el va



condemnar mort per decapitació,
executada immediatament tot seguit
(cf. 9, 5). La data de la mort varia ja a
les fonts antigues, que la situen entre
la persecució desencadenada pel
mateix Neró després de l'incendi de
Roma al juliol de l’any 64 i l’últim
any del seu regnat, és a dir, el 68 (cf.
sant Jeroni, De viris ill. 5, 8). El càlcul
depèn molt de la cronologia de
l’arribada de sant Pau a Roma, un
debat en què no podem entrar aquí.
Tradicions successives precisaran
altres dos elements. Un, el més
llegendari, és que el martiri va tenir
lloc a les Acquae Salviae, a la via
Laurentina, amb un triple rebot del
cap, cadascun dels quals va causar la
sortida d’un raig d’aigua, per la qual
cosa el lloc des de llavors fins ara
s’ha dit "Tre Fontane" ( Fets de Pere i
Pau del Pseudo Marcelo, del segle V).

L’altre, d’acord amb l’antic testimoni,
ja esmentat, del prevere Gayo, és que
la seva sepultura va tenir lloc no sols



"fora de la ciutat..., en la segona milla
de la via Ostiense", sinó més
precisament "la hisenda de Lucina",
que era una comare cristiana (Passió
de Pau del Pseudo Abdies, del segle
VI). Aquí, en el segle IV, l’emperador
Constantí va erigir una primera
església, després molt ampliada entre
els segles IV i V pels emperadors
Valentinià II, Teodosi i Arcadi.
Després de l'incendi del 1800, es va
erigir aquí l'actual basílica de Sant
Pau extramurs.

En tot cas, la figura de sant Pau es
destaca més enllà de la seva vida
terrenal i de la seva mort, perquè va
deixar una extraordinària herència
espiritual. També ell, com a veritable
deixeble de Jesús, es va convertir en
signe de contradicció. Mentre que
entre els anomenats "ebionites" —un
corrent judeocristià— era considerat
com a apòstata de la Llei de Moisès,
ja en el llibre de les Actes dels
Apòstols apareix una gran veneració



vers l’apòstol sant Pau. Ara vull
prescindir de la literatura apòcrifa,
com els Fets de Pau i Tecla i un
epistolari apòcrif entre l’apòstol sant
Pau i el filòsof Sèneca. És important
constatar sobretot que molt aviat les
cartes de sant Pau van entrar en la
litúrgia, on l’estructura profeta-
apòstol-Evangeli és determinant per
a la forma de la litúrgia de la
Paraula. Així, gràcies a aquesta
"presència" en la litúrgia de
l'Església, el pensament de l'Apòstol
va esdevenir tot seguit aliment
espiritual per als fidels de tots els
temps.

És obvi que els Pares de l'Església i
després tots els teòlegs s’han nodrit
de les cartes de sant Pau i de la seva
espiritualitat. Així, ha romàs al llarg
dels segles, fins avui, com a mestre
veritable i apòstol dels gentils. El
primer comentari patrístic, que ha
arribat fins a nosaltres, sobre un
escrit del Nou Testament és el del



gran teòleg alexandrí Origenes, que
comenta la carta de sant Pau als
Romans. Per desgràcia, aquest
comentari només es conserva en
part. Sant Joan Crisòstom, a més de
comentar-ne les cartes, va escriure
d'ell els seus set panegírics
memorables. Sant Agustí li deurà el
pas decisiu de la seva conversió
personal, i tornarà a sant Pau durant
tota la seva vida. D’aquest diàleg
permanent amb l'Apòstol deriva la
seva gran teologia catòlica i també la
protestant de tots els temps. Sant
Tomàs d'Aquino ens va deixar un bell
comentari a les cartes paulines, que
constitueix el fruit més madur de
l’exegesi medieval.

Un veritable viratge es va produir en
el segle XVI amb la Reforma
protestant. El moment decisiu en la
vida de Luter va ser l'anomenat
"Turmerlebnis" (1517), en el qual en
un moment va trobar una
interpretació nova de la doctrina



paulina de la justificació. Una
interpretació que el va alliberar dels
escrúpols i de les ànsies de la seva
vida precedent i li va donar una
confiança nova i radical en la bondat
de Déu, que perdona tot sense
condició. Des d’aquest moment,
Luter va identificar el legalisme
judeocristià, condemnat per
l'Apòstol, amb l’ordre de vida de
l'Església catòlica. I, per això,
l'Església li va semblar com
l’expressió de l’esclavitud de la Llei, a
la qual va oposar la llibertat de
l'Evangeli. El concili de Trento, entre
el 1545 i el 1563, va interpretar
profundament la qüestió de la
justificació i va trobar en la línia de
tota la tradició catòlica la síntesi
entre Llei i Evangeli, conforme al
missatge de la Sagrada Escriptura
llegida en la seva totalitat i unitat.

En el segle XIX, recollint la millor
herència de la Il·lustració, es va
produir una revitalització del



paulinisme, ara sobretot en el pla del
treball científic desenvolupat per la
interpretació historicocrítica de la
Sagrada Escriptura. Prescindim aquí
del fet que també en aquest segle,
com després en el XX, va emergir
una vertadera denigració de sant
Pau. Penso sobretot en Nietzsche,
que es mofava de la teologia de la
humilitat en sant Pau, oposant-hi la
seva teologia de l’home fort i
poderós.

Prescindint d’això, però, veiem el
corrent essencial de la nova
interpretació científica de la Sagrada
Escriptura i del nou paulinisme
d’aquest segle. En ell s’hi va
subratllar sobretot com a central en
el pensament paulí el concepte de
llibertat: aquí hom va veure el nucli
del pensament de sant Pau, com
d’altra banda ja havia intuït Luter.
Ara, nogensmenys, el concepte de
llibertat es tornava a interpretar en
el context del liberalisme modern. I a



més a més es va subratllar fortament
la diferència entre l’anunci de sant
Pau i l’anunci de Jesús. I sant Pau va
aparèixer gairebé com un nou
fundador del cristianisme.

És cert que en sant Pau la centralitat
del regne de Déu, determinant per a
l’anunci de Jesús, es transforma en la
centralitat de la cristologia, el punt
determinant de la qual és el misteri
pasqual. I del misteri pasqual
resulten els sagraments del Baptisme
i de l'Eucaristia, com a presència
permanent d’aquest misteri, del qual
surt el Cos de Crist, del qual s’edifica
l'Església. Però, sense entrar ara en
detalls, jo diria que precisament en la
nova centralitat de la cristologia i del
misteri pasqual es realitza el regne
de Déu, i es fa concret, present,
operant l’anunci autèntic de Jesús.
En les catequesis anteriors hem vist
que precisament aquesta novetat
paulina és la fidelitat més profunda a
l’anunci de Jesús. Amb el progrés de



l’exegesi, sobretot en els últims dos-
cents anys, han augmentat també les
convergències entre l’exegesi catòlica
i la protestant, realitzant així un
consens notable precisament en el
punt que estava en l’origen de la
major dissensió històrica. Per tant, és
una gran esperança per a la causa de
l’ecumenisme, tan central en el
concili Vaticà II.

A tall de final vull al·ludir breument
als moviments religiosos diversos,
sorgits a l’edat moderna al si de
l'Església catòlica, que fan referència
al nom de sant Pau. Així va succeir
en el segle XVI amb la "Congregació
de Sant Pau", anomenada dels
Barnabites, en el segle XIX amb els
"Missioners de Sant Pau" o Paulistes,
i en el segle XX amb la polièdrica
"Família Paulina" fundada pel beat
Santiago Alberione, per no parlar de
l'institut secular de la "Companyia de
Sant Pau".



Fonamentalment, roman lluminosa
davant nosaltres la figura d’un
apòstol i d’un pensador cristià
summament fecund i profund, de la
proximitat de la qual cadascun de
nosaltres en pot treure profit. En un
dels seus panegírics, sant Joan
Crisòstom va fer una original
comparació entre sant Pau i Noé, tot
expressant-se així: sant Pau "no va
col·locar plegats els taulons per
fabricar un arca; més aviat, en
comptes d’unir taules de fusta, va
compondre cartes i així no va
extreure de les aigües dos, tres o cinc
membres de la seva família, sinó tota
l’ecumene que era a punt de perir" ( 
Paneg. 1, 5). Precisament això és el
que pot fer encara i sempre l’apòstol
sant Pau. Per tant, acudir a ell, tant al
seu exemple apostòlic com a la seva
doctrina, serà un estímul, si no una
garantia, per a la consolidació de la
identitat cristiana de cadascun de
nosaltres i per al rejoveniment de
tota l'Església.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-
martiri-de-sant-pau/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-martiri-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-martiri-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/audiencia-el-martiri-de-sant-pau/

	Audiència. El martiri de sant Pau

