
opusdei.org

Article del cardenal
Joseph Ratzinger

“Deixar obrar a Déu”. Article
del cardenal Joseph Ratzinger
sobre sant Josepmaria Escrivà.
(“L'Osservatore Romano”, 6-
X-2002). El cardenal Ratzinger,
futur papa Benet XVI i llavors
prefecte de la Congregació per a
la Doctrina de la Fe, escriu
sobre l'esperit que va difondre
sant Josepmaria Escrivà i la
seva personalitat de fundador.

10/03/2006

L'Osservatore Romano. 6-X-2002



Sempre m’ha cridat l’atenció el sentit
que Josepmaria Escrivà donava al
nom Opus Dei; una interpretació que
podríem anomenar biogràfica i que
permet entendre al fundador en la
seva fisonomia espiritual. Escrivà
sabia que havia de fundar quelcom, i
a la vegada estava convençut que
“allò” no era obra seva; ell no havia
inventat res: senzillament el Senyor
s’havia servit d’ell i, en conseqüència,
allò no era la seva obra, sinó l’Obra
de Déu. Ell era només un instrument
a través del qual Déu havia actuat.

En considerar aquesta actitud em
venen al cap les paraules del Senyor
recollides a l’evangeli de Sant Joan
5,17: “El meu Pare fins ara treballa i
jo també treballo”. Són paraules
pronunciades per Jesús en el
transcurs d’una discussió amb alguns
especialistes de la religió que no
volien reconèixer que Déu pot
treballar en el dia de dissabte. Un
debat encara obert i actual, en certa



manera, entre els homes —també
cristians— dels nostres temps.
Alguns pensen que Déu, després de la
creació, s’ha desentès i ja no mostra
gens d'interès pels nostres assumptes
de cada dia. Segons aquesta manera
de pensar, Déu no podria intervenir
en el teixit de la nostra vida
quotidiana; però les paraules de
Jesucrist ens indiquen el contrari. Un
home obert a la presència de Déu
s’adona que Déu obra sempre i que
també avui actua; per això hem de
deixar que entri i facilitar que pugui
obrar en nosaltres. És així com
neixen les coses que obren futur i
renoven la humanitat.

Tot això ens ajuda a comprendre
millor per què Josepmaria Escrivà no
es considerava “fundador” de res, i
perquè es veia a si mateix només
com un home que vol fer la voluntat
de Déu, secundar l’obra de Déu. En
aquest sentit, constitueix per a mi un
missatge de gran importància el



teocentrisme d’Escrivà de Balaguer:
està en coherència amb les paraules
de Jesús aquesta confiança en què
Déu no s’ha retirat del món, perquè
està actuant constantment; i en què a
nosaltres només ens correspon
posar-nos a la seva disposició, estar a
l’aguait, sent capaços de
correspondre a la seva crida. És un
missatge que ajuda també a superar
allò que pot considerar-se com la
gran temptació del nostre temps: la
pretensió de pensar que després del
big bang, Déu s’ha retirat de la
història. L’acció de Déu no “ha parat”
en el moment del big bang, sinó que
continua al llarg dels temps, tant en
el món de la naturalesa com en el
dels homes.

El fundador de l’Obra deia: jo no he
inventat res; és un Altre qui ho ha fet
tot; jo he procurat estar disponible i
servir-lo com a instrument. El mot i
tota la realitat que anomenem Opus
Dei està profundament connectada



amb la vida interior del Fundador,
que malgrat intenta ser molt discret
en aquest punt, dona a entendre que
va romandre en diàleg constant, en
contacte real amb Aquell que ens ha
creat i obra per nosaltres i amb
nosaltres. Sobre Moisès es diu en el
llibre de l’Èxode (33,11) que Déu
parlava amb ell “cara a cara, com un
amic parla amb un amic”. Crec que,
tot i que el vel de la discreció amaga
alguns petits senyals, hi ha fonament
suficient per poder aplicar molt bé a
Josepmaria Escrivà allò de “parlar
com un amic parla amb el seu amic”,
que obre les portes del món per a
que pugui fer-se present, obrar i
transformar-ho tot.

En aquesta perspectiva s’entén millor
què significa santedat i vocació
universal a la santedat. Coneixent
una mica la història dels sants i que
en els processos de canonització es
busca la virtut “heroica” podem
tenir, quasi inevitablement, un



concepte equivocat de la santedat
perquè acostumem a pensar: “això
no és per a mi”; “jo no em sento
capaç de practicar virtuts heroiques”;
“és un ideal massa alt per a mi”. En
aquell cas la santedat estaria
reservada per a alguns “gegants” dels
quals veiem les seves imatges als
altars i que són molt diferents de
nosaltres, normals pecadors. Aquesta
seria una idea totalment equivocada
de la santedat, una concepció errònia
que ha estat corregida — i això em
sembla un punt central—
precisament per Josepmaria Escrivà.

Virtut heroica no vol dir que el sant
sigui una mena de “gimnasta” de la
santedat, que realitza uns exercicis
inassequibles per a les persones
normals. Vol dir, al contrari, que en
la vida d’un home es revela la
presència de Déu, i queda més patent
tot el que l’home no és capaç de fer
per si mateix. Potser, en el fons, es
tracta d’una qüestió semàntica,



perquè l’adjectiu “heroic” ha estat
amb freqüència mal interpretat.
Virtut heroica no significa
exactament que un fa coses grans per
si mateix, sinó que en la seva vida
apareixen realitats que no ha fet ell
mateix, perquè ell només ha estat
disponible per deixar que Déu
actués. Amb altres paraules, ser sant
no és altra cosa que parlar amb Déu
com un amic parla amb l’amic. Això
és la santedat.

Ser sant no comporta ser superior als
altres; al contrari, el sant pot ser molt
dèbil, i comptar amb nombrosos
errors en la seva vida. La santedat és
el contacte profund amb Déu: és fer-
se amic de Déu, deixar obrar a
l’Altre, l’Únic que pot fer realment
que aquest món sigui bo i feliç. Quan
Josepmaria Escrivà parla que tots els
homes estem cridats a ser sants, em
sembla que en el fons s’està referint
a la seva experiència personal,
perquè mai va fer per si mateix coses



increïbles sinó que es va limitar a
deixar obrar a Déu. És per això que
ha nascut una gran renovació, una
força de bé en el món, encara que
restin presents totes les debilitats
humanes.

Veritablement tots som capaços, tots
estem cridats a obrir-nos a aquesta
amistat amb Déu, a no deixar-nos de
les seves mans, a no cansar-nos de
tornar i retornar al Senyor parlant
amb Ell com es parla amb un amic,
amb la certesa de que el Senyor és el
vertader amic de tots, també de tots
els que no són capaços de fer per si
mateixos coses grans.

Por tot això he comprès millor la
fisonomia de l’Opus Dei: el fort
lligam que hi ha entre una absoluta
fidelitat a la gran tradició de
l’Església, a la seva fe, amb una
sorprenent simplicitat, i l’obertura
incondicionada a tots els
desafiaments d’aquest món, sigui a



l’àmbit acadèmic, al del treball
ordinari, a l’economia, etc. Aquell
que té aquesta vinculació amb Déu,
que manté un col·loqui
ininterromput amb Ell, pot atrevir-se
a respondre a nous desafiaments, i
no té por; perquè qui està en les
mans de Déu, cau sempre en les
mans de Déu. És així com desapareix
la por i neix la valentia de respondre
als reptes del món d’avui.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/article-del-
cardenal-joseph-ratzinger/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/article-del-cardenal-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/ca-ad/article/article-del-cardenal-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/ca-ad/article/article-del-cardenal-joseph-ratzinger/

	Article del cardenal Joseph Ratzinger

