
opusdei.org

Article del cardenal
Albino Luciani

El diumenge 4 de setembre, el
Papa Francesc presidí la
cerimònia de beatificació de
Joan Pau I. L'any 1978,
l'aleshores, cardenal Albino
Luciani publicà al "Gazzettino
di Venezia" un article sobre
l'esperit que va difondre sant
Josepmaria Escrivà: santificar
la feina, respondre a la crida
universal a la santedat de tot
cristià, que reproduïm a
continuació.



05/09/2022

Gazzettino di Venezia, 25-VII-1978

L’any 1941 l’espanyol Víctor García
Hoz, després de confessar-se, va
escoltar que li deien: “Déu et crida
per camins de contemplació”. Es va
quedar bocabadat. Sempre havia
sentit dir que la “contemplació” era
quelcom per a sants encaminats a la
vida mística, cim assequible només a
uns pocs escollits, gent en la majoria
dels casos retirada del món. “Jo, en
canvi —escriu Hoz— en aquells anys
estava casat, amb dos o tres fills en
aquells moments i esperant, com va
succeir després, l’arribada de més
fills, havent de treballar per tirar
endavant la família”.

¿Qui era llavors aquell confessor
revolucionari, que deixava de banda
les barreres tradicionals, assenyalant



fites místiques, fins i tot a les
persones casades? Era Josepmaria
Escrivà de Balaguer, un sacerdot
espanyol mort a Roma l’any 1975 als
setanta-tres anys. Conegut sobretot
per ser el fundador de l'Opus Dei,
associació estesa a tot el món de la
qual els diaris se n'ocupen sovint,
però amb moltes imprecisions. Què
fan realment, qui són els membres
de l'Opus Dei? El fundador mateix ho
ha dit: “Som —ha declarat el 1967—
un petit tant per cent de sacerdots,
que abans han exercit una professió
o un ofici laical; un gran nombre de
sacerdots seculars de moltes diòcesis
del món; i la gran multitud formada
per homes i dones de diferents
nacions, diferents llengües, diferents
races, que viuen del seu treball
professional, casats la majoria,
solters molts d’altres, els quals
participen, amb els seus
conciutadans, en la greu tasca de fer
més humana i més justa la societat
temporal; en la lluita noble dels



afanys de cada dia, amb
responsabilitat personal,
experimentant amb els altres homes,
colze a colze, èxits i fracassos, fent
per complir els seus deures i per
exercir els seus drets socials i cívics. I
tot amb naturalitat, com qualsevol
cristià conscient, sense mentalitat de
selectes, fosos en la massa dels seus
col·legues, mentre procuren captar
les lluïssors divines que reverberen
en les realitats més vulgars”.

En paraules més modestes les
“realitats més vulgars” el treball que
ens toca fer cada dia; “les lluïssors
divines que reverberen” són la vida
santa que hem de tirar endavant.
Escrivà de Balaguer, amb l’Evangeli,
deia contínuament: “Crist no ens
demana una mica de bondat, sinó
molta bondat. Però vol que arribem a
ella, no a través d'accions
extraordinàries, sinó amb accions
comunes, encara que la manera



d'executar aquestes accions no ha de
ser comú”.

Allí, nel bel mezzo della strada, a
l'oficina, a la fàbrica, ens fem sants
en la mesura que realitzem el propi
deure amb competència, per amor de
Déu, i alegrement, de manera que el
treball quotidià es converteixi, no en
una “tragèdia quotidiana”, sinó en el
“somriure quotidià”.

Coses semblants havia ensenyat sant
Francesc de Sales, tres-cents anys
enrera. Des de la trona, un
predicador havia cremat
públicament el llibre en el qual el
sant explicava que, amb certes
condicions, el ball podia ser lícit, i
fins i tot tenia un capítol sencer
dedicat a “l'honestedat en el llit
matrimonial”. Escrivà de Balaguer
supera en molts aspectes Francesc de
Sales. Aquest, també propugna la
santedat per a tots, però sembla
ensenyar només una “espiritualitat



dels laics” mentre que Escrivà vol
una “espiritualitat laical”. És a dir,
Francesc la majoria de les vegades
suggereix als laics els mateixos
mitjans practicats pels religiosos amb
les adaptacions oportunes. Escrivà és
més radical: parla directament de
“materialitzar” —en el bon sentit— la
santificació. Per a ell, és el mateix
treball, el que s’ha de transformar en
oració i santedat.

El llegendari Baró de Münchhausen
narrava la llegenda d'una llebre
monstruosa, que tenia dues sèries de
potes: quatre sota el ventre, quatre
sobre l'esquena. Perseguits pels
caçadors, i sentint-se gairebé atrapat,
feia mitja volta, continuant la carrera
amb les potes fresques. Per al
fundador de l'Opus Dei és
monstruosa la vida dels cristians que
desitgen una doble sèrie d'accions:
una feta d'oracions a Déu, l'altre de
treball, de diversions, de vida
familiar per a ells mateixos. Escrivà



diu: la vida és única, ha de ser
santificada tota ella. Per això parla
de l'espiritualitat “materialitzada”.

Parla també d'un just i necessari
“anticlericalisme” en el sentit que els
laics no han d'apropiar-se dels
mètodes i oficis de sacerdots, frares i
viceversa. Crec que ell havia heretat
aquest “anticlericalisme” dels seus
progenitors, especialment del seu
pare, un home colpit per la vida,
treballador, cristià fervent, molt
enamorat de la seva dona i sempre
somrient. “El recordo sempre serè —
va escriure el seu fill— a ell li dec la
vocació... Per això soc paternalista”.
Un altre impuls “anticlerical” li va
venir, probablement, de les
investigacions fetes per la seva tesi
doctoral en dret canònic sobre el
monestir femení cistercenc de Las
Huelgas, a prop de Burgos. Allà,
l'abadessa era al mateix temps
senyora, superiora, prelat,
governador temporal del monestir,



de l'hospital, dels convents, de les
esglésies i del llogarret depenent
amb jurisdicció i poders reals i quasi
episcopals. Un monstrum també pels
múltiples encàrrecs contraposats i
sobreposats. Així acumulats, aquests
treballs no eren els adequats per fer
–com volia Escrivà– treballs “de
Déu”. Per què –deia– com pot ser un
treball de Déu si està mal fet, a
correcuita i sense competència? Un
paleta, un arquitecte, un metge, un
professor, ¿com pot ser sant si no és
també, en el que d'ell depèn, un bon
paleta, un bon arquitecte, un bon
metge, un bon professor? En la
mateixa línia va escriure Gibson
l'any 1949: “ens diuen que ha estat la
fe la que va construir les catedrals a
l'edat mitjana; d'acord... però també
la geometria hi té a veure”. Fe i
geometria, fe i treball fet amb
competència per Escrivà caminen
agafats del braç: són les dues ales de
la santedat.



Francesc de Sales va confiar les seves
teories als llibres. Escrivà va fer el
mateix però només fent servir
fragments de temps. Si li venia de
sobte una idea o una frase
significativa, sense interrompre la
conversa, treia de la butxaca una
petita agenda i escrivia ràpidament
una paraula, mitja línia, que més
endavant utilitzaria per al llibre.

A la propagació del seu gran projecte
d'espiritualitat, a més dels seus molt
difosos llibres, va dedicar una
activitat molt tenaç i va organitzar
l'associació de l'Opus Dei. “Doneu un
clau a un aragonès —diu el proverbi
— i el clavarà amb el seu cap”. Doncs
bé, “soc aragonès —va escriure— i és
necessari ser tenaços”. No perdia un
minut de temps. A Espanya, abans,
durant i després de la Guerra Civil,
passava de les lliçons donades als
universitaris, a cuinar, a netejar els
pisos, a fer els llits, a atendre els
malalts. “Tinc sobre la meva



consciència —i ho dic amb orgull— el
fet d'haver dedicat molts, molts
milers d'hores a les barriades de
pobres de Madrid. Venien amb
mosquits fins i tot a la boca. S'havia
de començar netejant-los el nas,
abans de netejar una mica aquelles
pobres ànimes”. Així ha escrit,
demostrant que “el somriure diari” el
vivia de veritat. Ha escrit també
“arribava al llit esgotat. En llevar-me,
encara cansat, al matí, em deia:
Josepmaria, abans de dinar dormiràs
una estona. I quan sortia al carrer,
contemplant la feina que m'esperava
aquell dia: 'Josepmaria t'he enganyat
una altra vegada'”.

Però el seu gran treball fou fundar i
continuar l'Opus Dei. El nom va venir
per casualitat. “És necessari treballar
durament: aquesta és una obra de
Déu”, li va dir a una persona. “Aquest
és el nom justament —va pensar—,
no obra meva sinó de Déu, Opus
Dei”. Aquesta obra va créixer sota els



seus ulls fins a estendre's a tots els
continents: va començar la feina dels
seus viatges intercontinentals per a
les noves fundacions i per a les
conferències. L'extensió, el nombre i
la qualitat dels membres de l'Opus
Dei han fet pensar en algun afany de
poder, en la ferma obediència dels
gregaris. El contrari és el que és
vertader: només el desig de fer sants,
però amb alegria, amb esperit de
servei i amb gran llibertat.

“Som ecumènics Sant Pare, però no
hem après l’ecumenisme de sa
Santedat”, es va permetre dir-li un
dia Escrivà al Papa Joan. Aquest va
somriure: sabia que des de l'any 1950
l'Opus Dei tenia el permís de Pius XII
de rebre, com cooperadors associats
als no catòlics i als no cristians.

Escrivà fumava d’estudiant. En
ingressar al seminari, li va regalar les
pipes i el tabac al porter i no va
fumar mai més. Però el dia en què



van ser ordenats els tres primers
sacerdots de l'Opus Dei va dir: “Jo no
fumo; vosaltres tres tampoc; —i
adreçant-se a Àlvar del Portillo— has
de fumar tu, perquè si no, els vostres
germans podrien pensar que no està
bé el tabac, i vull que els altres no se
sentin coaccionats en això i fumin si
els hi ve de gust”. Succeeix alguna
vegada que algun dels membres –als
qui l'Opus Dei només ajuda a
prendre responsablement opcions
lliures— ascendeix a algun càrrec
important. Això és assumpte seu, no
de l'Opus Dei. Quan l'any 1957 una
alta personalitat va enviar a Escrivà
les seves felicitacions perquè un soci
havia estat anomenat ministre
d'Espanya, va obtenir una resposta
més aviat esquerpa: “Què més em
dona que sigui ministre o
escombriaire? El que m'importa és
que se santifiqui amb la seva feina”.

En aquesta resposta està tot Escrivà i
l'esperit de l'Opus Dei: que un mateix



se santifiqui amb la seva feina;
encara que sigui ministre... si ha
estat posat en aquell càrrec, que se
santifiqui de veritat. La resta tant se
val.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/article-del-
cardenal-albino-luciani/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/article-del-cardenal-albino-luciani/
https://opusdei.org/ca-ad/article/article-del-cardenal-albino-luciani/
https://opusdei.org/ca-ad/article/article-del-cardenal-albino-luciani/

	Article del cardenal Albino Luciani

