opusdei.org

"Amoris laetitia":
audiollibre i llibre
electronic

T'oferim 1'audio i el llibre
electronic de I'exhortaci6
apostolica "Amoris laetitia" del

Papa Francesc, sobre I'amor en
la familia.

29/04/2022




Escolta la lectura completa de
I'Exhortaci6 apostolica "Amoris
laetitia" (06:44:00)

Disponible també a ivoox i Spotify
Index
Introduccid: I’alegria de 'amor

Capitol primer: A la llum de la
Paraula

Capitol segon: Realitat i desafiaments
de les families

Capitol tercer: La mirada posada en
Jesus: vocacio de la familia

Capitol quart: ’amor en el
matrimoni

Capitol cinqué: Amor que es torna
fecund

Capitol sisé: Algunes perspectives
pastorals


https://go.ivoox.com/rf/67094618
https://open.spotify.com/episode/3M3Q58ggvAtpnmSkUy0Gnq?si=5LgSmgBTQTqsxKHb4Csd-w

Capitol seté: Enfortir ’educacio dels
fills

Capitol vuité: Acompanyar, discernir
iintegrar la fragilitat

Capitol noveé: Espiritualitat
matrimonial i familiar

L’AMOR EN LA FAMILIA

Exhortacio apostolica postsinodal
“Amoris laetitia” del Sant Pare
Francesc als bisbes, als preveres i als
diaques, a les persones consagrades,
als esposos cristians i a tots els fidels
laics

I’alegria de I’amor

1. L'alegria de I'amor que es viu a les
families és també el goig de

I'Església. Com han indicat els Pares
sinodals, tot i1 els nombrosos senyals



de crisi del matrimoni, «el desig de
familia roman viu, especialment
entre els joves, 1 aix0 motiva
I'Església».[1] Com a resposta a
aquest anhel «l'anunci cristia relatiu
a la familia és veritablement una
bona noticia».[2]

2. El cami sinodal va permetre posar
sobre la taula la situacio de les
families en el mon actual, ampliar la
nostra mirada i revifar la nostra
consciencia sobre la importancia del
matrimoni i de la familia. Alhora, la
complexitat dels temes plantejats ens
va mostrar la necessitat de continuar
aprofundint amb llibertat algunes
questions doctrinals, morals,
espirituals i pastorals. La reflexio
dels pastors 1 teolegs, si és fidel a
I'Església, honesta, realista i creativa,
ens ajudara a trobar més claredat.
Els debats que es donen en els
mitjans de comunicacio o en
publicacions, i fins i tot entre
ministres de 'Església, van des d'un



desig desenfrenat de canviar-ho tot
sense prou reflexio o fonamentacio, a
I'actitud de pretendre resoldre-ho tot
aplicant normatives generals o
traient conclusions excessives
d'algunes reflexions teologiques.

3. Recordant que el temps és superior
a l'espai, vull reafirmar que no totes
les discussions doctrinals, morals o
pastorals han de ser resoltes amb
intervencions magisterials.
Naturalment, a 1'Església és
necessaria una unitat de doctrina i
de praxi, pero aixo no impedeix que
subsisteixin diferents maneres
d'interpretar alguns aspectes de la
doctrina o algunes consequencies
que en deriven. Aixo succeira fins
que I'Esperit ens porti a la veritat
completa (cf. Jn 16,13), és a dir, quan
ens introdueixi perfectament en el
misteri de Crist i puguem veure-ho
tot amb la seva mirada. A més, a
cada pais o regio es poden buscar
solucions més inculturades, atentes a



les tradicions i als desafiaments
locals, perqueé «les cultures son molt
diferents entre elles i tot principi
general [...] necessita ser inculturat si
vol ser observat i aplicat».[3]

4. Sigui com sigui, he de dir que el
cami sinodal ha contingut una gran
bellesa i ha ofert molta llum.
Agraeixo tantes aportacions que
m'han ajudat a contemplar els
problemes de les families del mén en
tota la seva amplitud. EI conjunt de
les intervencions dels Pares, que vaig
escoltar amb constant atencié, m'ha
semblat un precids poliedre,
conformat per moltes legitimes
preocupacions i per preguntes
honestes i sinceres. Per aixo he
considerat adequat redactar una
exhortacio apostolica postsinodal
que reculli les aportacions dels dos
recents Sinodes sobre la familia,
afegint altres consideracions que
puguin orientar la reflexio, el dialeg
o la praxi pastoral i, alhora, ofereixin



coratge, estimul i ajuda a les families
en el seu lliurament i en les seves
dificultats.

5. Aquesta Exhortacié adquireix un
sentit especial en el context d'aquest
Any Jubilar de la Misericordia. En
primer lloc, perque l'entenc com una
proposta per a les families cristianes,
que les estimuli a valorar els dons del
matrimoni i de la familia, i a sostenir
un amor fort i ple de valors com la
generositat, el compromis, la fidelitat
o la paciéncia. En segon lloc, perqué
procura encoratjar tothom a ser
signes de misericordia i de
proximitat alla on la vida familiar no
es realitza perfectament o no es
desenvolupa amb pau i goig.

6. En el desenvolupament del text,
comencaré amb una obertura
inspirada en les Sagrades
Escriptures, que atorgui un to
adequat. A partir d'alli, consideraré
la situaci¢ actual de les families amb



vista a tocar de peus a terra. Després
recordaré algunes questions
elementals de 1'ensenyament de
I'Església sobre el matrimoni i la
familia, per donar lloc aixi als dos
capitols centrals, dedicats a I'amor. A
continuacio destacaré alguns camins
pastorals que ens orientin a construir
llars solides i fecundes segons el pla
de Déu, i dedicaré un capitol a
I'educacio dels fills. Després em
detindré en una invitacio a la
misericordia i al discerniment
pastoral davant de situacions que no
responen plenament al que el Senyor
ens proposa, i finalment plantejaré
breus linies d'espiritualitat familiar.

7. A causa de la riquesa dels dos anys
de reflexio que va aportar el cami
sinodal, aquesta Exhortacio aborda,
amb diferents estils, molts i variats
temes. Aix0 explica la seva inevitable
extensio. Per aixo no recomano una
lectura general precipitada. Podra
ser millor aprofitada, tant per les



families com pels agents de pastoral
familiar, si la aprofundeixen
pacientment part per part o si hi
busquen allo que puguin necessitar
en cada circumstancia concreta. Es
probable, per exemple, que els
matrimonis s'identifiquin més amb
els capitols quart i cinque, que els
agents de pastoral tinguin especial
interées en el capitol sise, i que tots es
vegin molt interpel-lats pel capitol
vuite. Espero que cada un, a través
de la lectura, se senti cridat a tenir
cura amb amor de la vida de les
families, perque aquestes «no sén un
problema, son principalment una
oportunitat».[4]

Capitol primer
ALALLUM DE LA PARAULA

8. La Biblia esta poblada de families,
de generacions, d'histories d'amor i
de crisis familiars, des de la primera
pagina, on entra en escena la familia
d'’Adam i Eva amb el seu pes de



violencia pero també amb la forca de
la vida que continua (cf. Gn 4), fins a
I'dltima pagina on apareixen les
noces de I'Esposa i de I'Anyell (cf. Ap
21,2.9). Les dues cases que Jesus
descriu, construides sobre roca o
sobre sorra (cf. Mt 7,24-27), s6n
expressio simbolica de moltes
situacions familiars, creades per les
llibertats dels seus membres, perque,
com escrivia el poeta, «tota casa és
un canelobre».[5] Entrem ara en una
d'aquestes cases, guiats pel salmista,
a través d'un cant que encara avui es
proclama tant en la liturgia nupcial
jueva com en la cristiana:

«Felic tu, fidel del Senyor,

que vius seguint els seus camins.
Menjaras del fruit del teu treball,
seras felic i tindras sort.

La teva esposa fruitara com una
parra,



dins la intimitat de casa teva;

els teus fills seran com plangons
d’olivera

al voltant de la taula.

Es aixi com els fidels del Senyor
seran beneits.

Que el Senyor et beneeixi des de Sio!
Que tota la vida puguis veure
prosperar Jerusalem!

Que puguis veure els fills dels teus
fills!

Pau a Israel» (S1 128,1-6).
Tuila teva esposa

9. Travessem llavors el llindar
d'aquesta casa serena, amb la seva
familia asseguda al voltant de la
taula festiva. Al centre hi ha la
parella del pare i de la mare amb



tota la seva historia d'amor. En ells es
realitza aquell designi primordial
que Crist mateix evoca amb
intensitat: «¢No heu llegit que el
Creador al principi els va crear home
idona?» (Mt 19,4). I es repreén el
mandat del Genesi: «Per aixo 1'home
deixa el pare ila mare, s'unira a la
seva dona i seran tots dos una sola
carn» (2,24).

10. Els dos grandiosos primers
capitols del Genesi ens ofereixen la
representacio de la parella humana
en la seva realitat fonamental. En
aquest text inicial de la Biblia brillen
algunes afirmacions decisives. La
primera, esmentada sinteticament
per Jesus, declara: «Déu va crear
I'home a la seva imatge, a imatge de
Déu el va crear, home i dona els va
crear» (1,27). Sorprenentment, la
«imatge de Déu» té per paral-lel
explicatiu precisament la parella
«home i dona». ¢Significa aix0 que
Déu mateix és sexuat o que amb ell



hi ha una companya divina, com
creien algunes religions antigues?
Obviament no, perqué sabem amb
quina claredat la Biblia va rebutjar
com idolatriques aquestes creences
difoses entre els cananeus de la Terra
Santa. Es preserva la transcendéncia
de Déu, pero, ja que és al mateix
temps el Creador, la fecunditat de la
parella humana és «imatge» viva i
eficac, signe visible de I'acte creador.

11. La parella que estima i genera la
vida és la veritable «escultura»
vivent —-no aquella de pedra o or que
el Decaleg prohibeix—, capag de
manifestar el Déu creador i salvador.
Per aix0 I'amor fecund esdevé el
simbol de les realitats intimes de Déu
(cf. Gn 1,28;9,7; 17,2-5.16; 28,3; 35,11;
48,3-4). A aix0 es deu que la narracio
del Génesi, seguint 'anomenada
«tradicio sacerdotal», estigui
travessada per diverses sequencies
genealogiques (cf. 4,17-22.25-26; 5;
10; 11,10-32; 25,1-4.12-17.19-26; 36),



perque la capacitat de generar de la
parella humana és el cami pel qual es
desenvolupa la historia de la
salvacid. Sota aquesta llum, la relacio
fecunda de la parella esdevé una
imatge per a descobrir i descriure el
misteri de Déu, fonamental en la
visio cristiana de la Trinitat que
contempla en Déu el Pare, el Fill 1
I'Esperit d'amor. El Déu Trinitat és
comunio6 d'amor, i la familia és el seu
reflex vivent. Ens il-luminen les
paraules de sant Joan Pau II: «El
nostre Déu, en el seu misteri més
intim, no és una soledat, sin6 una
familia, ja que porta en si mateix
paternitat, filiacio i I'esséncia de la
familia que és 1'amor. Aquest amor,
en la familia divina, és I'Esperit
Sant».[6] La familia no és doncs una
cosa aliena a la mateixa essencia
divina.[7] Aquest aspecte trinitari de
la parella té una nova representacio
en la teologia paulina quan I'Apostol
la relaciona amb el «misteri» de la



unio entre Crist i I'Església (cf. Ef
5,21-33).

12. Pero Jesus, en la seva reflexio
sobre el matrimoni, ens remet a una
altra pagina del Geénesi, el capitol 2,
on apareix un admirable retrat de la
parella amb detalls lluminosos.
Triem-ne només dos. El primer és la
inquietud de I'home que busca «una
ajuda reciproca» (vv. 18.20), capac de
resoldre aquesta soledat que el
pertorba i que no és aplacada per la
proximitat dels animals i de tota la
creacio. L'expressio original hebrea
ens remet a una relacio directa,
gairebé «frontal» —els ulls en els ulls-
en un dialeg també tacit, perque en
I'amor els silencis solen ser més
eloqiients que les paraules. Es la
trobada amb un rostre, amb un «tu»
que reflecteix I'amor divi i és «el
comencament de la fortuna, un ajut
semblant a ell i una columna de
suport» (Sir 36,24), com diu un savi
biblic. O bé, com exclamara la dona



del Cantic dels Cantics en una
estupenda professié d'amor i de
donacio a la reciprocitat: «El meu
estimat és meu ijo seva [...] Jo s6c
per al meu estimat i el meu estimat
és per a mi» (2,16; 6,3).

13. D'aquesta trobada, que guareix la
solitud, sorgeixen la generacio i la
familia. Aquest és el segon detall que
podem destacar: Adam, que és també
I'home de tots els temps i de totes les
regions del nostre planeta, juntament
amb la seva dona, dona origen a una
nova familia, com repeteix Jesus
citant el Genesi: «S’unira a la seva
esposa, i ells dos formen una sola
carn» (Mt 19,5; cf. Gn 2,24). El verb
«unir-se» en l'original hebreu indica
una estreta sintonia, una adhesio
fisica i interior, fins al punt que
s'utilitza per descriure la uni6é amb
Déu: «La meva anima s'ha enamorat
de tu» (S163,9), canta I’orant. S'evoca
aixi la unié matrimonial no sols en la
seva dimensio sexual i corporia sino



també en la seva donacio voluntaria
d'amor. El fruit d'aquesta unio és
«ser una sola carn», ja sigui en
I'abracada fisica, ja sigui en la unié
dels cors i de les vides i, potser, en el
fill que naixera dels dos, el qual
portara en ell, unint no sols
geneticament sino també
espiritualment, les dues «carns».

Els teus fills com plancons
d'olivera

14. Reprenguem el cant del salmista.
Hi apareixen, dins de la casa on
l'home ila seva esposa estan asseguts
a la taula, els fills que els
acompanyen «com plancons
d'olivera» (Sl 128,3), és a dir, plens
d'energia i de vitalitat. Si els pares
son com els fonaments de la casa, els
fills son com les «pedres vives» de la
familia (cf. 1Pe 2,5). Es significatiu
que en l'Antic Testament la paraula
que apareix més vegades després de
la divina (yhwh, el «Senyor») és



«fill» (ben), un vocable que remet al
verb hebreu que significa
«construir» (banah). Per aixo, en el
Salm 127 s'exalta el do dels fills amb
imatges que es refereixen tant a
I'edificacio d'una casa, com a la vida
social i comercial que es
desenvolupava a la porta de la ciutat:
«Si el Senyor no construeix la casa, és
inutil 'afany dels constructors;
I'heréncia que del Senyor son els fills;
els descendents son la millor
recompensa; els fills que heu tingut
quan éreu joves son com les fletxes
en mans d’un guerrer. Feli¢ I’home
que se n’omple el buirac! Si discuteix
a la placa amb l’adversari, no haura
de retirar-se avergonyit» (vv. 1.3-5).
Es veritat que aquestes imatges
reflecteixen la cultura d'una societat
antiga, pero la preséncia dels fills és
de totes maneres un signe de
plenitud de la familia en la
continuitat de la mateixa historia de
salvacio, de generacio en generacio.



15. En aquesta perspectiva podem
recollir una altra dimensio de la
familia. Sabem que en el Nou
Testament es parla de «l'església que
es reuneix a la casa» (cf. 1Co 16,19;
Rm 16,5; Col 4,15; Flm 2). L'espai vital
d'una familia es podia transformar
en església domestica, en seu de
I'Eucaristia, de la presencia de Crist
assegut a la mateixa taula. Es
inoblidable l'escena pintada a
I'Apocalipsi: «Soc a la porta i truco: si
algu m’escolta i obre la porta, entraré
i menjarem junts» (3,20). Aixi es
delinea una casa que porta al seu
interior la preséncia de Déu, la
pregaria comuna i, per tant, la
benediccié del Senyor. Es el que
s'afirma en el Salm 128 que prenem
com a base: «Que el Senyor et
beneeixi des de Sié» (v. 5).

16. La Biblia considera també la
familia com la seu de la catequesi
dels fills. Aix0 brilla en la descripcio
de la celebraci6 pasqual (cf. Ex



12,26-27; Dt 6,20-25), i després va ser
explicitat en 1'Haggada jueva, o sigui,
en la narracio dialogica que
acompanya el ritu del sopar pasqual.
Més encara, un Salm exalta I'anunci
familiar de la fe: «El que vam sentir i
aprendre, el que els pares ens van
contar, no ho amagarem als nostres
fills, i ells ho contaran als qui
vindran: son les gestes glorioses del
Senyor, el seu poder i els seus
prodigis. Ell va fer un pacte amb el
poble de Jacob, dona una llei als fills
d’Israel. Ell va manar als nostres
pares que tot aixo ho ensenyessin als
seus fills, perqué ho coneguessin els
qui vindran, i els fills que naixeran
després. Que s’alcin, doncs, i ho
contin als seus fills» (Sl 78,3-6). Per
tant, la familia és el lloc on els pares
esdevenen els primers mestres de la
fe per als seus fills. Es una tasca
“artesanal”, de persona a persona:
«Quan el teu fill et pregunti [...] 1i
respondras ...» (Ex 13,14). Aixi, les
diferents generacions entonaran el



seu cant al Senyor, «infants i vells,
joves i noies» (S1148,12).

17. Els pares tenen el deure de
complir amb serietat la seva missio
educadora, com ensenyen sovint els
savis biblics (cf. Pr 3,11-12; 6,20-22;
13,1; 22,15; 23,13- 14; 29,17). Els fills
son cridats a acollir i a practicar el
manament: «<Honra el pareila
mare» (Ex 20,12), on el verb «<honrar»
indica el compliment dels
compromisos familiars i socials en la
seva plenitud, sense ometre’s amb
excuses religioses (cf. Mc 7,11-13). En
efecte, «qui honora el pare expia els
pecats, qui honora la mare es guanya
un tresor» (Sir 3,3-4).

18. L'Evangeli ens recorda també que
els fills no son una propietat de la
familia, sin6 que tenen al davant el
seu personal cami de vida. Si és
veritat que Jesus es presenta com a
model d'obediéncia als seus pares
terrenals, estant-los sotmes (cf. Lc



2,51), també és cert que ell mostra
que l'eleccio de vida del fill i la seva
mateixa vocacio cristiana poden
exigir una separacio per complir
amb el seu propi lliurament al Regne
de Déu (cf. Mt 10,34-37; Lc 9,59-62).
Es més, ell mateix als dotze anys
respon a Maria i a Josep que té una
altra missiéo més alta a complir més
enlla de la seva familia historica (cf.
Lc 2,48-50). Per aixo exalta la
necessitat d'altres lligams, molt
profunds també dins de les relacions
familiars: «La meva mare i els meus
germans son aquests: els qui escolten
la Paraula de Déuila

compleixen» (Lc 8,21). D'altra banda,
en l'atencid que ell presta als infants
—considerats en la societat de l'antic
Orient Proxim com a subjectes sense
particulars drets i fins i tot com a
objecte de possessié familiar- Jesus
arriba al punt de presentar-los als
adults gairebé com a mestres, per la
seva confianca simple i espontania
davant els altres: «Us ho asseguro: si



no torneu a ser com els infants, no,
no entrareu pas al Regne del cel. Aixi
doncs, el qui es faci petit com aquest
infant, és el més important en el
Regne del cel» (Mt 18,3-4).

Un cami de sofriment i de sang

19. L'idil'li que manifesta el Salm 128
no nega una realitat amarga que
mareca totes les Sagrades Escriptures.
Esla presencia del dolor, del mal, de
la violéncia que trenquen la vida de
la familia i la seva intima comunio de
vida i d'amor. Per alguna cosa el
discurs de Crist sobre el matrimoni
(cf. Mt 19,3-9) esta inserit dins d'una
disputa sobre el divorci. La Paraula
de Déu és testimoni constant
d'aquesta dimensio fosca que s'obre
ja als inicis quan, amb el pecat, la
relacié d'amor i de puresa entre
l'home ila dona es transforma en un
domini: «Desitjaras el teu home, i ell
et voldra dominar» (Gn 3,16).



20. Es un cami de sofriment i de sang
que travessa moltes pagines de la
Biblia, a partir de la violéncia
fratricida de Cain sobre Abel i dels
diferents litigis entre els fills i entre
les esposes dels patriarques
Abraham, Isaac i Jacob, per arribar
després a les tragedies que omplen
de sang la familia de David, fins a les
multiples dificultats familiars que
solquen la narracio de Tobies o
I'amarga confessio de Job abandonat:
«Allunya de mi els meus germans, els
coneguts em tracten com un foraster
[...]. La meva esposa no aguanta el
meu ale, i faig fastic als meus propis
germans» (Jb 19,13.17).

21. Jesus mateix neix en una familia
modesta que aviat ha de fugir a una
terra estrangera. Ell entra a la casa
de Pere on la seva sogra esta malalta
(Mc 1,30-31), es deixa involucrar en
el drama de la mort a la casa de Jaire
o en la llar de Llatzer (cf. Mc
5,22-24.35 -43); escolta el crit



desesperat de la vidua de Naim
davant seu fill mort (cf. Lc 7,11-15),
atén el clam del pare del epiléptic en
un petit poble del camp (cf. Mc
9,17-27). Troba publicans com Mateu
0 Zaqueu en les seves propies cases
(cf. Mt 9,9-13; Lc 19, 1-10), i també
pecadores, com la dona que irromp a
la casa del fariseu (cf. Lc 7,36-50).
Coneix les ansies i les tensions de les
families incorporant-les en les seves
paraboles: des dels fills que marxen
de casa per intentar alguna aventura
(cf. Lc 15,11-32) fins als fills dificils
amb comportaments inexplicables
(cf. Mt 21,28-31) o victimes de la
violencia (Mc 12,1-9). I s'interessa
fins i tot pels casaments que corren
el risc de resultar compromesos per
I'abséncia de vi (Jn 2,1-10) o per falta
d'assistencia dels convidats (cf. Mt
22,1-10), aixi com coneix el malson
per la pérdua d'una moneda en una
familia pobra (cf. Lc 15,8-10).



22. En aquest breu recorregut podem
comprovar que la Paraula de Déu no
es mostra com una sequencia de tesis
abstractes, siné com una companya
de viatge també per a les families
que estan en crisi o enmig d'algun
dolor, i els mostra la meta del cami,
quan Déu «eixugara les llagrimes
dels seus ulls. Ja no hi haura mort, ni
dol, ni crits, ni penes» (Ap 21,4).

La fatiga de les teves mans

23. Al comencament del Salm 128, el
pare és presentat com un
treballador, que amb l'obra de les
seves mans pot sostenir el benestar
fisic i la serenitat de la seva familia:
«Menjaras del fruit del teu treball,
seras feli¢ i tindras sort» (v. 2). Que el
treball sigui una part fonamental de
la dignitat de la vida humana es
dedueix de les primeres pagines de la
Biblia, quan es declara que «Déu va
prendre I'home i el va posar al jardi
de I'Edén, perque el guardési el



conreés» (Gn 2,15). Es la
representacio del treballador que
transforma la materia i aprofita les
energies de la creacio, produint el
«pa guanyat a dures penes» (Sl
127,2), a més de cultivar-se a si
mateix.

24. El treball fa possible al mateix
temps el desenvolupament de la
societat, el manteniment de la
familia i també la seva estabilitatila
seva fecunditat: «Que tota la vida
puguis veure prosperar Jerusalem,
que puguis veure els fills dels teus
fills» (SI 128,5-6). En el llibre dels
Proverbis també es fa present la
tasca de la mare de familia, el treball
es descriu en totes les seves
particularitats quotidianes, atraient
la lloanga de 1'espos i dels fills (cf.
31,10-31). El mateix apostol Pau es
mostrava orgullds d'haver viscut
sense ser un pes per als altres,
perque va treballar amb les seves
mans 1 aixi es va assegurar el suport



(cf. Ac 18,3; 1Co 4,12; 9,12). Tan
convencut estava de la necessitat del
treball, que va establir una ferria
norma per a les seves comunitats: «Si
algu no vol treballar, que no

mengi» (2Te 3,10; cf. 1Te 4,11).

25. Dit aix0, es compren que la
desocupacio i la precarietat laboral
es transformin en sofriment, com es
fa notar en el llibret de Rut i com
recorda Jesus en la parabola dels
treballadors asseguts, en un oci
forcos, a la placa del poble (cf. Mt
20,1-16), o com ell ho experimenta en
el mateix fet d'estar moltes vegades
envoltat de gent necessitada i de
famolencs. Es el que la societat esta
vivint tragicament en molts paisos, i
aquesta abséncia de fonts de treball
afecta de diferents maneres la
serenitat de les families.

26. Tampoc no podem oblidar la
degeneracio que el pecat introdueix
en la societat quan 1'ésser huma es



comporta com tira davant la natura,
devastant-la, usant-la de manera
egoista i fins brutal. Les
consequeéncies son al mateix temps la
desertificacio del sol (cf. Gn 3,17-19) i
els desequilibris economics i socials,
contra els quals s'aixeca amb
claredat la veu dels profetes, des
Elies (cf. 1R 21) fins a les paraules
que Jesus mateix pronuncia contra la
injusticia (cf. Lc 12,13-21; 16,1-31).

La tendresa de 1'abracada

27. Crist ha introduit com a emblema
dels seus deixebles sobretot la llei de
I'amor i del do de si als altres (cf. Mt
22,39; Jn 13,34), 1 ho ha fet a través
d'un principi que un pare i una mare
solen testimoniar en la seva propia
existéncia: «Ningu no té un amor
més gran que el qui dona la vida pels
seus amics» (Jn 15,13). Fruit de
I'amor son també la misericordia i el
perdd. En aquesta linia, és molt
emblematica 'escena que mostra



una adultera a I'esplanada del temple
de Jerusalem, envoltada dels seus
acusadors, 1 després sola amb Jesus
que no la condemna i la convida a
una vida més digna (cf. Jn 8, 1-11).

28. A 1'horitzo de 'amor, central en
I'experiencia cristiana del matrimoni
i de la familia, ressalta també una
altra virtut, més aviat ignorada en
aquests temps de relacions
frenétiques i superficials: la
tendresa. Acudim al dol¢ i intens
Salm 131. Com s'adverteix també en
altres textos (cf. Ex 4,22; Is 49,15; Sl
27,10), la unio entre el fidel i el seu
Senyor s'expressa amb trets de
I'amor patern o matern. Aqui apareix
la delicada i tendra intimitat que hi
ha entre la mare i el seu infant, un
nado que dorm en els bragos de la
seva mare després d'haver estat
alletat. Es tracta —com ho expressa la
paraula hebrea gamul- d'un infant ja
deslletat, que s'aferra conscientment
a la mare que el porta al seu pit. Es



llavors una intimitat conscient i no
merament biologica. Per aixo el
salmista canta: «Jo em mantinc en
pau, tinc ’anima serena, com un
infant a la falda de la mare» (SI
131,2). De manera paral-lela, podem
acudir a una altra escena, on el
profeta Osees col-loca en boca de Déu
com a pare aquestes paraules
commovedores: «Quan Israel era un
noi, me’l vaig estimar [...] Jo mateix
vaig ensenyar Efraim a caminar,
agafant-lo pels bracos [ ...] Jo els
atreia cap a mi amb llacos d’afecte i
amor; era per a ells com el qui aixeca
un infant contra la seva galta,
m'inclinava ili donava

menjar» (11,1.3-4).

29. Amb aquesta mirada, feta de fe i
d'amor, de gracia i de compromis, de
familia humana i de Trinitat divina,
contemplem la familia que la Paraula
de Déu confia en les mans de I'home,
de la dona i dels fills per tal que
formin una comunid de persones que



sigui imatge de la unio6 entre el Pare,
el Fill i I'Esperit Sant. L'activitat
generativa i educativa és, al seu torn,
un reflex de I'obra creadora del Pare.
La familia esta cridada a compartir
la pregaria quotidiana, la lectura de
la Paraula de Déu i la comunid
eucaristica per fer créixer I'amor i
convertir-se cada vegada més en
temple on habita I'Esperit.

30. Davant cada familia es presenta
la icona de la familia de Natzaret,
amb la seva quotidianitat feta de
fatigues i fins i tot de malsons, com
quan va haver de patir la
incomprensible violéncia d'Herodes,
experiencia que es repeteix
tragicament encara avui en tantes
families de profugs rebutjats i
inermes. Com els mags, les families
son convidades a contemplar al
infant i la Mare, a prostrar-se i a
adorar-lo (cf. Mt 2,11). Com Maria,
son exhortades a viure amb coratge i
serenitat els seus desafiaments



familiars, tristos i engrescadors, i a
custodiar i meditar en el cor les
meravelles de Déu (cf. Lc 2,19.51). En
el tresor del cor de Maria hi ha
també tots els esdeveniments de
cadascuna de les nostres families,
que ella conserva curosament. Per
aixo pot ajudar-nos a interpretar-los
per reconéixer en la historia familiar
el missatge de Déu.

Capitol segon

REALITAT I DESAFIAMENTS DE
LES FAMILIES

31. El bé de la familia és decisiu per
al futur del mon i de I'Església. Son
incomptables les analisis que s’han
fet sobre el matrimoni i la familia,
sobre les seves dificultats i reptes
actuals. Es sa prestar atenci6 a la
realitat concreta, perque «les
exigéncies i crides de 1'Esperit Sant
ressonen també en els
esdeveniments mateixos de la
historia», a través dels quals



«]'Església pot ser guiada a una
comprensio més profunda de
I'inesgotable misteri del matrimoni i
de la familia».[8] No pretenc
presentar aqui tot el que podria dir-
se sobre els diversos temes
relacionats amb la familia en el
context actual. Pero, ates que els
Pares sinodals han dirigit una
mirada a la realitat de les families de
tot el mén, considero adequat recollir
algunes de les seves aportacions
pastorals, afegint altres
preocupacions que provenen de la
meva propia mirada.

Situacio actual de la familia

32. «Fidels als ensenyaments de Crist
mirem la realitat de la familia avui
en tota la seva complexitat, en les
seves llums i ombres [...] El canvi
antropologicocultural avui influeix
en tots els aspectes de la vida i
requereix un enfocament analitic i
diversificat».[9] En el context de



diverses decades enrere, els bisbes
d'Espanya ja reconeixien una realitat
domeéstica amb més espais de
llibertat, «amb un repartiment
equitatiu de carregues,
responsabilitats i tasques [...].
Valorant més la comunicacio
personal entre els esposos, es
contribueix a humanitzar tota la
convivencia familiar [...]. Nila
societat en que vivim ni aquella cap a
la qual caminem permeten la
pervivencia indiscriminada de
formes i models del passat».[10] Pero
«som conscients de la direccio que
estan prenent els canvis
antropologicoculturals, per rao dels
quals els individus s6n menys
recolzats que en el passat per les
estructures socials en la seva vida
afectiva i familiar».[11]

33. D'altra banda, «cal considerar el
creixent perill que representa un
individualisme exasperat que
desvirtua els vincles familiars i acaba



per considerar cada component de la
familia com una illa, fent que
prevalgui, en certs casos, la idea d'un
subjecte que es construeix segons els
seus propis desitjos assumits amb
caracter absolut».[12] «Les tensions
induides per una cultura
individualista exagerada de la
possessio i del gaudi generen dins de
les families dinamiques
d'intolerancia i agressivitat».[13]
Voldria afegir el ritme de vida actual,
l'estres, 'organitzacio social i laboral,
perque son factors culturals que
posen en risc la possibilitat d'opcions
permanents. Alhora, trobem
fenomens ambigus. Per exemple,
s'aprecia una personalitzacidé que
aposta per l'autenticitat en lloc de
reproduir comportaments pautats. Es
un valor que pot promoure les
diferents capacitats i I'espontaneitat,
pero que, mal orientat, pot crear
actituds de permanent sospita, fugida
dels compromisos, tancament en la
comoditat, arrogancia. La llibertat



per a escollir permet projectar la
propia vida i cultivar el millor d'un
mateix, pero si no té objectius nobles
1 disciplina personal, degenera en
una incapacitat de donar-se
generosament. De fet, en molts
paisos on disminueix el nombre de
matrimonis, creix el nombre de
persones que decideixen viure soles,
0 que conviuen sense cohabitar.
Podem destacar també un lloable
sentit de justicia; pero, mal entes,
transforma els ciutadans en clients
que nomeés exigeixen prestacions de
serveis.

34. Si aquests riscos es traslladen a la
manera d'entendre la familia,
aquesta pot esdevenir un lloc de pas,
al qual un acudeix quan li sembla
convenient per a si mateix, o on un
va a reclamar drets, mentre els
vincles queden abandonats a la
precarietat voluble dels desitjos i les
circumstancies. En el fons, avui és
facil confondre la genuina llibertat



amb la idea que cadascu jutja com li
sembla, com si més enlla dels
individus no hi haguessin veritats,
valors, principis que ens orientin,
com si tot fos igual i hauria de
permetre qualsevol cosa. En aquest
context, I'ideal matrimonial, amb un
compromis d'exclusivitat i
d'estabilitat, acaba essent arrasat per
les conveniencies circumstancials o
pels capricis de la sensibilitat. Es tem
la soledat, es vol un espai de
proteccio i de fidelitat, pero al mateix
temps creix la por de ser atrapat per
una relacio que pugui postergar
I'assoliment de les aspiracions
personals.

35. Estariem privant el mon dels
valors que podem i hem d'aportar. Es
veritat que no té sentit quedar-nos en
una denuncia retorica dels mals
actuals, com si amb aixo poguéssim
canviar alguna cosa. Tampoc no
serveix pretendre imposar normes
per la forcga de l'autoritat. Ens cal un



esfor¢c més responsable i generos,
que consisteix a presentar les raons i
les motivacions per optar pel
matrimoni i la familia, de manera
que les persones estiguin millor
disposades a respondre a la gracia
que Déu els ofereix.

36. Al mateix temps hem de ser
humils i realistes, per reconéixer que
de vegades la nostra manera de
presentar les conviccions cristianes, i
la forma de tractar les persones, han
ajudat a provocar allo que avui
lamentem, per la qual cosa ens
correspon una saludable reaccio
d'autocritica. D'altra banda, sovint
presentem el matrimoni de tal
manera que el seu fi unitiu, la
invitacio a créixer en I'amor i1'ideal
d'ajuda mutua, ha quedat enfosquit
per un accent gairebé excloent en el
deure de la procreacio. Tampoc no
hem fet un bon acompanyament dels
nous matrimonis en els seus primers
anys, amb propostes que s'adaptin



als seus horaris, als seus llenguatges,
a les seves inquietuds més concretes.
Altres vegades, hem presentat un
ideal teologic del matrimoni massa
abstracte, gairebé artificilosament
construit, llunya de la situacio
concreta i de les possibilitats
efectives de les families reals.
Aquesta idealitzacio excessiva,
sobretot quan no hem despertat la
confianca en la gracia, no ha fet que
el matrimoni sigui més desitjable i
atractiu, sino tot al contrari.

37. Durant molt de temps vam creure
que amb només insistir en questions
doctrinals, bioétiques i morals, sense
motivar I'obertura a la gracia, ja
sosteniem prou les families,
consolidavem el vincle dels esposos i
ompliem de sentit les seves vides
compartides. Tenim dificultat per
presentar el matrimoni més com un
cami dinamic de desenvolupament i
de realitzacié que com un pes a
suportar tota la vida. També ens



costa deixar espai a la consciencia
dels fidels, que moltes vegades
responen al millor possible a
I'Evangeli enmig dels seus limits i
poden desenvolupar el seu propi
discerniment davant de situacions on
es trenquen tots els esquemes. Som
cridats a formar les consciencies,
pero no a pretendre substituir-les.

38. Hem d'agrair que la major part de
la gent valora les relacions familiars
que volen romandre en el temps i
que asseguren el respecte a l'altre.
Per aixo, s'aprecia que I'Església
ofereixi espais d'acompanyament i
d’assessorament sobre questions
relacionades amb el creixement de
I'amor, la superacio dels conflictes o
I'educacio dels fills. Molts estimen la
forca de la gracia que experimenten
en la Reconciliacio sacramental i en
I'Eucaristia, que els permet suportar
els desafiaments del matrimoniila
familia. En alguns paisos,
especialment en diverses parts



d'Africa, el secularisme no ha
aconseguit afeblir alguns valors
tradicionals, i en cada matrimoni es
produeix una forta unio entre dues
families ampliades, on encara es
conserva un sistema ben definit de
gestio de conflictes i de dificultats. En
el mon actual també s'aprecia el
testimoniatge dels matrimonis que
no sols han perdurat en el temps,
sind que continuen sostenint un
projecte comu i conserven l'afecte.
Aix0 obre la porta a una pastoral
positiva, acollidora, que possibilita
un aprofundiment gradual de les
exigéncies de I'Evangeli. No obstant
aixo, moltes vegades hem actuat a la
defensiva, i gastem les energies
pastorals redoblant 1'atac al mon
decadent, amb poca capacitat de
proposar de mostrar camins de
felicitat. Molts no senten que el
missatge de I'Església sobre el
matrimoni i la familia hagi estat un
clar reflex de la predicacio i de les
actituds de Jesus que, al mateix



temps que proposava un ideal
exigent, mai no perdia la proximitat
compassiva amb les persones fragils,
com la samaritana o la dona
adultera.

39. Aix0 no vol dir deixar d'advertir
la decadencia cultural que no
promou l'amor i el lliurament. Les
consultes prévies als dos ultims
Sinodes van treure a la llum diversos
simptomes de la «cultura del
provisori». Em refereixo, per
exemple, a la velocitat amb la qual
les persones passen d'una relacio
afectiva a una altra. Creuen que
I'amor, com en les xarxes socials, es
pot connectar o desconnectar a gust
del consumidor i fins i tot bloquejar
rapidament. Penso també en la por
que desperta la perspectiva d'un
compromis permanent, en 1'obsessio
pel temps lliure, en les relacions que
mesuren costos 1 beneficis i es
mantenen unicament si s6n un mitja
per posar remei a la soledat, per



tenir proteccio o per rebre algun
servei. Es trasllada a les relacions
afectives del que passa amb els
objectes i el medi ambient: tot pot ser
objecte d’exclusio, cadascu fa servir i
llenca, gasta i trenca, aprofita i
rebrega mentre serveixi. Després,
adéu! El narcisisme torna les
persones incapaces de mirar mes
enlla de si mateixes, dels seus
desitjos i necessitats. Pero qui utilitza
els altres tard o d'hora acaba essent
utilitzat, manipulat i abandonat amb
la mateixa logica. Crida 'atencid que
les ruptures es donen moltes vegades
en adults grans que busquen una
mena d’«autonomia», i rebutgen
I'ideal d'envellir junts prenen cura
I'un de l’altre i sostenint-se..

40. «Fins i tot a risc de simplificar,
podriem dir que hi ha una cultura tal
que empeny molts joves a no formar
una familia perqueé estan privats
d'oportunitats de futur. Tanmateix,
aquesta mateixa cultura concedeix a



molts altres, per contra, tantes
oportunitats, que també ells es veuen
dissuadits de formar una familia».
[14] En alguns paisos, molts joves
«sovint son portats a diferir les noces
per problemes de tipus economic,
laboral o d’estudi. A vegades també
per altres motius, com la influencia
de les ideologies que menysvaloren
el matrimoni i la familia,
I’experiéncia de la fallida d’altres
parelles el risc de les quals ells no
volen correr, el temor envers una
cosa que consideren massa gran i
sagrada, les oportunitats socials i els
avantatges economics que deriven de
la convivéncia, una concepcid
merament emotiva i romantica de
I’amor, la por de perdre la llibertat i
I’autonomia, el refus de quelcom
concebut com institucional i
burocratic».[15] Necessitem trobar
les paraules, les motivacions i els
testimoniatges que ens ajudin a tocar
les fibres més intimes dels joves, alla
on s6n més capacos de generositat,



de compromis, d'amor i fins i tot
d'heroisme, per convidar-los a
acceptar amb entusiasme i valentia
el desafiament del matrimoni.

41. Els Pares sinodals es van referir a
les actuals «tendéncies culturals que
semblen imposar una afectivitat
sense limits, [...] una afectivitat
narcisista, inestable i canviant que
no ajuda sempre els subjectes a
aconseguir una major maduresa».
Van dir que estan preocupats per
«una certa difusio de la pornografia i
de la comercialitzacio del cos,
afavorida entre altres coses per un us
desequilibrat d'Internet», i per «la
situacio de les persones que es veuen
obligades a practicar la prostitucio».
En aquest context, «els conjuges se
senten sovint insegurs, indecisos i els
costa trobar les maneres per créixer.
Son molts els que solen quedar-se als
estadis primaris de la vida emocional
1 sexual. La crisi dels esposos
desestabilitza la familia i, a través de



les separacions i els divorcis, pot
arribar a tenir serioses
consequencies per als adults, els fills
ila societat, tot afeblint l'individu i
els vincles socials».[16] Les crisis
matrimonials sovint «s'afronten
d'una manera superficial i sense el
coratge de la paciencia, del dialeg
sincer, del perdo reciproc, de la
reconciliacid i també del sacrifici. Els
fracassos donen origen a noves
relacions, noves parelles, noves
unions i nous matrimonis, bo i creant
situacions familiars complexes i
problematiques per a 1'opcio
cristiana».[17]

42. «Aixi mateix, el descens
demografic, a causa d'una mentalitat
antinatalista i promogut per les
politiques mundials de salut
reproductiva, no solament determina
una situacio en la qual la successio
de les generacions ja no esta
assegurada, sino que es corre el risc
que amb el temps porti a un



empobriment economicia una
perdua d'esperanca en el futur.
L'avanc de les biotecnologies també
ha tingut un fort impacte sobre la
natalitat».[18] S’hi poden afegir
altres factors com «la
industrialitzacio, la revolucid sexual,
la por a la superpoblacio, els
problemes economics. La societat de
consum també pot dissuadir les
persones de tenir fills només per
mantenir la seva llibertat i estil de
vida».[19] Es veritat que la
consciencia recta dels esposos, quan
han estat molt generosos en la
comunicacio de la vida, pot orientar-
los a la decisio de limitar el nombre
de fills per motius prou seriosos,
pero també, «per amor a aquesta
dignitat de la consciéencia, I'Església
rebutja amb totes les seves forces les
intervencions coercitives de 1'Estat a
favor de l'anticoncepcio,
l'esterilitzacio i fins i tot
l'avortament».[20] Aquestes mesures
son inacceptables fins i tot en llocs



amb alta taxa de natalitat, pero crida
I'atencio que els politics les
encoratgin també en alguns paisos
que pateixen el drama d'una taxa de
natalitat molt baixa. Com van indicar
els Bisbes de Corea, aixo és «actuar
d'una manera contradictoria i
descuidant el propi deure».[21]

43. ’afebliment de la feide la
practica religiosa en algunes
societats afecta les families i les deixa
més soles amb les seves dificultats.
Els Pares van afirmar que «una de
les majors pobreses de la cultura
actual és la solitud, fruit de 1'abséncia
de Déu en la vida de les persones i de
la fragilitat de les relacions. Aixi
mateix, hi ha una sensacio general
d'impoténcia davant de la realitat
socioeconomica que sovint acaba per
aixafar les families [...]. Sovint, les
families se senten abandonades pel
desinteres i la poca atencio de les
institucions. Les consequencies
negatives des del punt de vista de



I'organitzacio social son evidents: de
la crisi demografica a les dificultats
educatives, de la fatiga a I'hora
d'acollir la vida naixent a sentir la
preséncia de la gent gran com un pes,
fins a la difusié d’un malestar afectiu
que de vegades arriba a la violéncia.
L'Estat té la responsabilitat de crear
les condicions legislatives i laborals
per garantir el futur dels joves i
ajudar-los a realitzar el seu projecte
de formar una familia».[22]

44. La manca d'un habitatge digne o
adequat sol dur a postergar la
formalitzacid d'una relacio. Cal
recordar que «la familia té dret a un
habitatge decent, apte per a la vida
familiar i proporcionat al nombre
dels seus membres, en un ambient
fisicament sa, que ofereixi els serveis
basics per a la vida de la familia i de
la comunitat».[23] Una familia i una
llar son dues coses que es reclamen
mutuament. Aquest exemple mostra
que hem d'insistir en els drets de la



familia, i no sols en els drets
individuals. La familia és un bé del
qual la societat no pot prescindir,
pero necessita ser protegida.[24] La
defensa d'aquests drets €s «una crida
profética a favor de la institucio
familiar que ha de ser respectada i
defensada contra tota agressio»,[25]
sobretot en el context actual on sol
ocupar poc espai en els projectes
politics. Les families tenen, entre
altres drets, el de «poder comptar
amb una adequada politica familiar
per part de les autoritats publiques
en el terreny juridic, economic, social
i fiscal».[26] A vegades son
dramatiques les angoixes de les
families quan, davant de la malaltia
d'un ésser estimat, no tenen accés a
serveis adequats de salut, o quan es
perllonga el temps sense accedir a
una ocupacio digna. «Les coercions
economiques exclouen l'accés de la
familia a 1'educacio, la vida cultural i
la vida social activa. L'actual sistema
economic produeix diverses formes



d'exclusio social. Les families
pateixen en particular els problemes
relatius a la feina. Les possibilitats
per als joves son poques i l'oferta de
treball és molt selectiva i precaria.
Les jornades de treball son llargues i,
sovint, agreujades per llargs temps
de desplacament. Aix0 no ajuda els
membres de la familia a trobar-se
entre ells i amb els fills, per tal
d'alimentar quotidianament les seves
relacions».[27]

45. «Son molts els infants que neixen
fora del matrimoni, especialment en
alguns paisos, 1 molts els que després
creixen amb un sol dels pares o en
un context familiar ampliat o
reconstituit. [...] D'altra banda,
I'explotacio sexual de la infancia
constitueix una de les realitats més
escandaloses i perverses de la
societat actual. Aixi mateix, en les
societats colpejades per la violéncia a
causa de la guerra, del terrorisme o
de la preséncia del crim organitzat,



es donen situacions familiars
deteriorades i, sobretot en les grans
metropolis i en les seves periferies,
creix I'anomenat fenomen dels nens
del carrer».[28] L'abus sexual dels
infants esdevé encara més
escandalos quan passa en els llocs on
han de ser protegits, particularment
en les families i en les escoles i en les
comunitats 1 institucions cristianes.
[29]

46. Les migracions «representen un
altre signe dels temps que cal
afrontar i comprendre amb tota la
carrega de consequencies sobre la
vida familiar».[30] El darrer Sinode
ha donat una gran importancia a
aquesta problematica, en expressar
que «toca, amb modalitats diferents,
poblacions enteres, en diverses parts
del mon. L’Església ha exercit en
aquest camp un paper de primer pla.
La necessitat de mantenir i de
desplegar aquest testimoniatge
evangelic (cf. Mt 25,35) apareix avui



més que mai urgent. [...] La mobilitat
humana, que correspon al natural
moviment historic dels pobles, pot
revelar-se una autentica riquesa tant
per a la familia que emigra com per
al pais que l’acull. Una altra cosa és
I’emigracio forcada de les families,
fruit de situacions de guerra, de
persecucio, de pobresa, d’injusticia,
marcada per les peripecies d’'un
viatge que posa sovint en perill la
vida, traumatitza les persones i
desestabilitza les families.
[’acompanyament dels emigrants
exigeix una pastoral especifica
adrecada a les families que emigren,
pero també als membres dels nuclis
familiars que s’han quedat en els
llocs d’origen. Aixo ha de ser aplicat
respectant les cultures, la formacio
religiosa i humana de la qual
provenen, la riquesa espiritual dels
seus ritus i tradicions, també
mitjancant una cura pastoral
especifica. [...] Les migracions
apareixen particularment



dramatiques i devastadores per a les
families i per als individus quan
tenen lloc fora de la legalitat i son
sostingudes per circuits
internacionals de trafic dels éssers
humans. El mateix pot dir-se quan
afecten dones o infants no
acompanyats, constrets a estades
prolongades en els llocs de pas, en els
camps de refugiats, on és impossible
dur a terme un proceés d’integracio.
La pobresa extrema i altres
situacions de disgregacio porten a
vegades les families fins i tot a
vendre els propis fills per a la
prostitucio o per al trafic d’organ».
[31] «Les persecucions dels cristians,
aixi com les de les minories etniques
i religioses, en moltes parts del mon,
especialment a 1'Orient Mitja, son
una gran prova: no solament per
I'Església, sind també per a tota la
comunitat internacional. Tot esfor¢
ha de ser recolzat per facilitar la
permanencia de les families i de les



comunitats cristianes en els seus
paisos d'origen».[32]

47. Els Pares també van dedicar
especial atencio a «les families de les
persones amb discapacitats, en que
I’handicap, que irromp en la vida,
genera un repte, profund i inesperat,
1 trastorna els equilibris, els desigs,
les expectatives. [...] Mereixen gran
admiracio les families que accepten
amb amor la dificil prova d’un fill
discapacitat. Donen a I’Església i a la
societat un testimoniatge precios de
fidelitat al do de la vida. La familia
podra descobrir, junt amb la
comunitat cristiana, nous gestos i
llenguatges, formes de comprensio i
d’identitat, en el cami d’acolliment i
cura del misteri de la fragilitat. Les
persones amb discapacitat
constitueixen per a la familia un do i
una oportunitat per créixer en
I’amor, en el reciproc ajutien la
unitat. [...] La familia que accepta
amb la mirada de la fe la preséncia



de persones amb discapacitat podra
reconeixer i garantir la qualitat i el
valor de tota vida, amb les seves
necessitats, els seus drets i les seves
oportunitats. Demanara serveis i
atencions, i promoura companyia i
afecte, en cada fase de la vida».[33]
Vull subratllar que l'atencio dedicada
tant als emigrants com a les persones
amb discapacitats és un signe de
I'Esperit. Perque ambdues situacions
son paradigmatiques: posen
especialment en joc com es viu avui
la 1ogica de l'acollida misericordiosa i
de la integraci6 dels més fragils.

48. «La majoria de les families
respecta els ancians, els envolta
d’afecte i els considera una
benediccid. Una especial estima
tenen les associacions i els
moviments familiars que actuen a
favor dels ancians, sota I’aspecte
espiritual i social [...] En les societats
altament industrialitzades, on el seu
nombre tendeix a augmentar mentre



decreix la natalitat, els ancians
corren el risc de ser percebuts com
un pes. D’altra part, les cures que
aquests demanen posen sovint a
dura prova els seus estimats».[34]
«La valoracio de la fase conclusiva de
la vida és avui molt més necessaria
com més s’intenta eliminar de totes
maneres el moment de la mort. La
fragilitat i dependéncia de I’ancia a
vegades son explotades
perversament per un mer avantatge
economic. Nombroses families ens
ensenyen que és possible afrontar les
ultimes etapes de la vida valorant el
sentit del compliment i de la
integracio de tota ’existéncia en el
misteri pasqual. Un gran nombre
d’ancians és acollit en estructures
eclesials on poden viure en un
ambient sere i familiar en el pla
material i espiritual. ’eutanasiaiel
suicidi assistit sOn greus amenaces
per a les families arreu del mon. La
seva practica és legal en molts Estats.
L’Església, mentre contraresta



fermament aquestes praxis, sent el
deure d’ajudar les families que tenen
cura dels seus membres ancians i
malalts».[35]

49. Vull destacar la situacio de les
families sumides en la miseria,
castigades de tantes maneres, on els
limits de la vida es viuen de forma
punyent. Si tots tenen dificultats, en
una llar molt pobra es tornen més
dures.[36] Per exemple, si una dona
ha de criar sola el seu fill, per una
separacio o per altres causes, i ha de
treballar sense la possibilitat de
deixar-lo amb una altra persona,
I'infant creix en un abandonament
que l'exposa a tota mena de riscos, i
la seva maduracio personal queda
compromesa. En les dificils
situacions que viuen les persones
més necessitades, 'Església ha de
tenir una especial cura per
comprendre, consolar, integrar,
evitant imposar-los una série de
normes com si fossin una roca, amb



la qual cosa s'aconsegueix l'efecte de
fer que se sentin jutjades i
abandonades precisament per
aquesta Mare que és cridada a
apropar-los la misericordia de Déu.
D'aquesta manera, en lloc d'oferir la
forca guaridora de la gracia i la llum
de I'Evangeli, alguns volen
«adoctrinar» ’Evangeli, tot convertir-
lo en «pedres mortes per llancar-les
contra els altres».[37]

Alguns desafiaments

50. Les respostes rebudes a les dues
consultes, fetes durant el cami
sinodal, van esmentar les més
diverses situacions que plantegen
nous desafiaments. A més dels ja
indicats, molts s'han referit a la
funcio educativa, que es veu
dificultada, entre altres causes,
perque els pares arriben a casa
cansats i sense ganes de conversar,
en moltes families ja ni tan sols
existeix 'habit de menjar junts, i



creix una gran varietat d'ofertes de
distraccio a més de l'addiccio a la
televisio. Aixo dificulta la transmissio
de la fe de pares a fills. Altres van
indicar que les families solen estar
malaltes per una enorme ansietat.
Sembla haver-hi més preocupacio
per prevenir problemes futurs que
per compartir el present. Aixo, que
és una questio cultural, s'agreuja a
causa d'un futur professional incert,
a la inseguretat economica, o al
temor pel futur dels fills.

51. També es va esmentar la
drogodependeéncia com una de les
plagues de la nostra epoca, que fa
patir moltes families, i no poques
vegades acaba destruint-les. Una
cosa semblant passa amb
I'alcoholisme, el joc i altres
addiccions. La familia podria ser el
lloc de la prevencio i de la contencio,
pero la societat i la politica no
acaben d’adonar-se que una familia
en risc «perd la capacitat de reaccio



per ajudar els seus membres [...].
Notem les greus consequiencies
d'aquesta ruptura en families
destrossades, fills desarrelats,
ancians abandonats, infants orfes de
pares vius, adolescents i joves
desorientats i sense regles».[38] Com
van indicar els Bisbes de Mexic, hi ha
tristes situacions de violéncia
familiar que sén brou de cultiu per a
noves formes d'agressivitat social,
perque «les relacions familiars
també expliquen la predisposicio a
una personalitat violenta. Les
families que influeixen en aquest
sentit son les que tenen una
comunicacio6 deficient; en que
predominen actituds defensives i els
seus membres no es recolzen entre
ells; en que no hi ha activitats
familiars que propiciin la
participacio; en que les relacions dels
pares solen ser conflictives i
violentes, i en que les relacions
paternofilials es caracteritzen per
actituds hostils. La violéncia



intrafamiliar és escola de
ressentiment i d’odi en les relacions
humanes basiques».[39]

52. Ningu no pot pensar que afeblir
la familia com a societat natural
fundada en el matrimoni és una cosa
que afavoreix la societat. Passa al
contrari: perjudica la maduracio de
les persones, el cultiu dels valors
comunitaris i el desenvolupament
etic de les ciutats i dels pobles. Ja no
s'adverteix amb claredat que només
la unio exclusiva i indissoluble entre
un home i una dona compleix una
funcio social plena, perque és un
compromis estable i fa possible la
fecunditat. Hem de reconéixer la
gran varietat de situacions familiars
que poden oferir una certa
estabilitat, pero les unions de fet o
entre persones del mateix sexe, per
exemple, no poden equiparar sense
més ni meés al matrimoni. Cap unio
precaria o tancada a la comunicacio
de la vida no ens assegura el futur de



la societat. ¢Pero qui s'ocupa avui
d'enfortir els matrimonis, d'ajudar-
los a superar els riscos que els
amenacen, d'acompanyar-los en el
seu rol educatiu, d'estimular
'estabilitat de la uni6é conjugal?

53. «En algunes societats encara esta
en vigor la practica de la poligamia;
en altres contextos roman la practica
dels matrimonis combinats. [...] En
nombrosos contextos, i no sols
occidentals, s'esta ampliament
difonent la praxi de la convivencia
que precedeix al matrimoni, aixi com
convivencies no orientades a assumir
la forma d'un vincle institucional».
[40] En diversos paisos, la legislacid
facilita I'avan¢ d'una multiplicitat
d'alternatives, de manera que un
matrimoni amb notes d'exclusivitat,
indissolubilitat i obertura a la vida
acaba apareixent com una oferta
antiquada entre moltes altres.
Avanca en molts paisos una
deconstruccio juridica de la familia



que tendeix a adoptar formes
basades gairebé exclusivament en el
paradigma de 'autonomia de la
voluntat. Si bé és legitim i just que es
rebutgin velles formes de familia
«tradicional», caracteritzades per
l'autoritarisme i fins i tot per la
violencia, aix0 no hauria de portar al
menyspreu del matrimoni sino al
redescobriment del seu veritable
sentit i a la seva renovacio. La forca
de la familia «rau essencialment en
la seva capacitat d'estimar i
d’ensenyar a estimar. Per molt ferida
que pugui estar una familia, pot
créixer gracies a I'amor».[41]

54. En aquesta breu mirada a la
realitat, desitjo ressaltar que, encara
que hi ha hagut notables millores en
el reconeixement dels drets de la
dona i en la seva participacio en
'espai public, encara hi ha molt a
avancar en alguns paisos. No
s'acaben d'eradicar costums
inacceptables. Destaco la vergonyosa



violéncia que de vegades s'exerceix
sobre les dones, el maltractament
familiar i diferents formes
d'esclavitud que no constitueixen
una mostra de forca masculina siné
una covarda degradacio. La violencia
verbal, fisica i sexual que s'exerceix
contra les dones en alguns
matrimonis contradiu la naturalesa
mateixa de la unio conjugal. Penso
en la greu mutilacio genital de la
dona en algunes cultures, pero també
en la desigualtat de 1'accés a llocs de
treball dignes i als llocs on es prenen
les decisions. La historia porta les
empremtes dels excessos de les
cultures patriarcals, on la dona era
considerada de segona classe, pero
recordem també el lloguer d’uters o
«la instrumentalitzacio i
mercantilitzacid del cos femeni en
I'actual cultura mediatica».[42] N'hi
ha que consideren que molts
problemes actuals han ocorregut a
partir de I'emancipacio de la dona.
Pero aquest argument no és valid,



«és una falsedat, no és veritat. Es una
forma de masclisme».[43] La identica
dignitat entre 'home ila dona ens
mou a alegrar-nos que se superin
velles formes de discriminacio, i que
en el si de les families es desenvolupi
un exercici de reciprocitat. Si
sorgeixen formes de feminisme que
no puguem considerar adequades,
igualment admirem una obra de
I'Esperit en el reconeixement més
clar de la dignitat de la dona i dels
seus drets.

55. L'home «revesteix un paper
igualment decisiu en la vida de la
familia, amb particular referéncia a
la proteccio i al sosteniment de
I’esposa i dels fills. [...] Molts homes
son conscients de la importancia del
propi paper en la familia i el viuen
amb les qualitats peculiars de
I'indole masculina. I’absencia del
pare marca greument la vida
familiar, I’educacio dels fills i 1a seva
insercio en la societat. La seva



abséncia pot ser fisica, afectiva,
cognitiva 1 espiritual. Aquesta
carencia priva els fills d’'un model
adequat del comportament patern».
[44]

56. Un altre desafiament sorgeix de
diverses formes d'una ideologia,
genericament anomenada gender,
que «nega la diferénciaila
reciprocitat natural d’home i dona.
Aquesta preveu una societat sense
diferencies de sexe, i buida la base
antropologica de la familia. Aquesta
ideologia porta a projectes educatius
i orientacions legislatives que
promouen una identitat personal i
una intimitat afectiva radicalment
desvinculada de la diversitat
biologica entre home i dona. La
identitat humana queda confinada a
una opcio individualista, fins i tot
mutable en el temps».[45] Es
inquietant que algunes ideologies
d'aquest tipus, que pretenen
respondre a certes aspiracions a



vegades comprensibles, procurin
imposar-se com un pensament unic
que determini fins i tot 1'educacio
dels infants. Cal no ignorar que «el
sexe bhiologic (sex) i el paper
sociocultural del sexe (gender), es
poden distingir pero no separar».[46]
D'altra banda, «la revolucid
biotecnologica en el camp de la
procreaciéo humana ha introduit la
possibilitat de manipular l'acte
generatiu, convertint-lo en
independent de la relaci6 sexual
entre home i dona. D'aquesta
manera, la vida humana, aixi com la
paternitat i la maternitat, han
esdevingut realitats componibles i
descomponibles, subjectes
principalment als desitjos dels
individus o de les parelles».[47] Una
cosa és comprendre la fragilitat
humana o la complexitat de la vida, i
una altra cosa és acceptar ideologies
que pretenen partir en dos els
aspectes inseparables de la realitat.
No caiguem en el pecat de pretendre



substituir el Creador. Som criatures,
no som omnipotents. El creat ens
precedeix i ha de ser rebut com a do.
Alhora, som cridats a custodiar la
nostra humanitat, i aixo vol dir
abans de res acceptar-la i respectar-
la com ha estat creada.

57. Dono gracies a Déu perqueée moltes
families, que estan lluny de
considerar-se perfectes, viuen en
I'amor, realitzen la seva vocacio 1
continuen endavant, encara que
caiguin moltes vegades al llarg del
cami. A partir de les reflexions
sinodals no queda un estereotip de la
familia ideal, sind un interpel-lant
mosaic format per moltes realitats
diferents, plenes de goigs, drames i
somnis. Les realitats que ens
preocupen son desafiaments. No
caiguem en el parany de desgastar-
nos en lamentacions autodefensives,
en lloc de despertar una creativitat
missionera. En totes les situacions,
«]'Església sent la necessitat de dir



una paraula de veritat i d'esperanca.
[...] Els grans valors del matrimoni i
de la familia cristiana corresponen a
la recerca que impregna l'existencia
humana».[48] Si constatem moltes
dificultats, elles sén —com van dir els
bisbes de Colombia—- una crida a
«alliberar en nosaltres les energies
de I'esperanca traduint-les en somnis
profétics, accions transformadores i
imaginacio de la caritat».[49]

Capitol tercer

LA MIRADA POSADA EN JESUS:
VOCACIO DE LA FAMILIA

58. Davant les families, i enmig
d'elles, ha de tornar a ressonar
sempre el primer anunci, que és «el
més bell, el més gran, el més atractiu
1 al mateix temps el més necessari»,
[50] i «<ha d’ocupar el centre de
l'activitat evangelitzadora».[51] Es
I'anunci d'inici, «aquell que sempre
cal tornar a escoltar de diverses
maneres i aquell que sempre cal



tornar a anunciar d'una manera o
d'una altra».[52] Perqué «no hi ha
més solid, més profund, més segur,
més dens i més savi que aquest
anunci» i «tota formacio cristiana és
abans de res 'aprofundiment del
kerigman».[53]

59. El nostre ensenyament sobre el
matrimoni i la familia no pot deixar
d'inspirar-se i de transfigurar-se a la
llum d'aquest anunci d'amor i de
tendresa, per no esdevenir una
simple defensa d'una doctrina freda i
sense vida. Perque tampoc el misteri
de la familia cristiana no es pot
entendre plenament sino és a la
llum de l'infinit amor del Pare, que es
va manifestar en Crist, que es va
lliurar fins a la fii viu entre
nosaltres. Per aixo, vull contemplar
Crist viu que és present en tantes
histories d'amor, i invocar el foc de
I'Esperit sobre totes les families del
mon.



60. Dins d'aquest marc, aquest breu
capitol recull una sintesi de
I'ensenyament de I'Església sobre el
matrimoni i la familia. També aqui
citaré diversos aportacions
presentades pels Pares sinodals en
les seves consideracions sobre la
llum que ens ofereix la fe. Ells van
partir de la mirada de Jesus i van
indicar que ell «va mirar les dones i
els homes amb els quals es va trobar
amb amor i tendresa, acompanyant
els seus passos amb veritat, paciencia
1 misericordia, en anunciar-los les
exigencies del Regne de Déu».[54]
Aixi també, el Senyor ens acompanya
avui en el nostre interes per viure 1
transmetre 1'Evangeli de la familia.

Jesus recupera i porta a la plenitud
el projecte divi

61. Davant dels que prohibien el
matrimoni, el Nou Testament
ensenya que «tot el que Déu ha creat
és bo; no s’ha de rebutjar res» (1Tm



4, 4). El matrimoni és un «do» del
Senyor (cf. 1Co 7,7). Alhora, a causa
d’aquesta valoracio positiva, es posa
un fort emfasi a tenir cura aquest do
divi: «Que tothom honori el
matrimoni, i guardi immaculada la
vida conjugal» (He 13, 4). Aquest
regal de Déu inclou la sexualitat: «No
us refuseu I'un a I'altre» (1Co 7, 5).

62. Els Pares sinodals han recordat
que Jesus «referint-se al designi
primigeni sobre I'home i la dona,
reafirma la unio indissoluble entre
ells, si bé dient que "per la duresa del
vostre cor us va permetre Moises
repudiar les vostres dones; pero, al
principi, no era aixi "(Mt 19, 8). La
indissolubilitat del matrimoni —"el
que Déu ha unit, que I’home no ho
separi" (Mt 19,6)- no s’ha d’entendre
primordialment com un "jou”"
imposat als homes sin6 com un
"regal” fet a les persones unides en
matrimoni. [...] La condescendéncia
divina acompanya sempre el cami



huma, guareix i transforma amb la
seva gracia el cor endurit, orientant-
lo cap el seu principi, a través del
cami de la creu. Dels Evangelis
emergeix clarament l'exemple de
Jesus, que [...] va anunciar el
missatge referent al significat del
matrimoni com la plenitud de la
revelacié que recupera el projecte
originari de Déu (cf. Mt 19,3)».[55]

63. «Jesus, que va reconciliar amb ell
totes les coses, ha portat de nou el
matrimoni i la familia a la seva
forma original (cf. Mc 10,1-12). La
familia i el matrimoni han estat
redimits per Crist (cf. Ef 5,21-32),
restaurats a imatge de la Santissima
Trinitat, misteri del qual brolla tot
amor veritable. L'alianca esponsal,
inaugurada en la creacid i revelada
en la historia de la salvacio, rep la
plena revelacio del seu significat en
Crist i en la seva Església. De Crist,
mitjancant I'Església, el matrimoni i
la familia reben la gracia necessaria



per a testimoniar I'amor de Déu i
viure la vida de comunid. L'Evangeli
de la familia travessa la historia del
mon, des de la creacid de I'home a
imatge i semblanca de Déu (cf. Gn
1,26-27) fins a 'acompliment del
misteri de 1'Alianca en Crist a la fi
dels temps amb les noces I'Anyell (cf.
Ap 19,9)».[56]

64. «L’exemple de Jesus és
paradigmatic per a ’Església. [...] Ell
va inaugurar la seva vida publica
amb el signe de Cana, acomplert en
un banquet de noces (cf. Jn 2,1-11).
[...] Va compartir moments
quotidians d’amistat amb la familia
de Llatzer i les seves germanes (cf. Lc
10,38). I amb la familia de Pere (cf.
Mt 8,14). Va escoltar el plor dels
pares pels seus fills, restituint-los a la
vida (cf. Mc 5,41; Lc 7,14-15) i
manifestant aixi el veritable
significat de la misericordia, la qual
implica el restabliment de I’Alianca
(cf. Joan Pau II, Dives in misericordia,



4). Aix0 apareix clarament en els
encontres amb la dona samaritana
(cf. Jn 4,1-30) i amb l’adultera (Jn
8,1-11), en els quals la percepcio6 del
pecat es desvetlla davant ’amor
gratuit de Jesus».[57]

65. L'encarnacio del Verb en una
familia humana, a Natzaret, commou
amb la seva novetat la historia del
mon. Necessitem submergir-nos en el
misteri del naixement de Jesus, en el
si de Maria a I'anunci de I'angel,
quan va germinar la Paraula en el
seu si; també en el si de Josep, que va
donar el nom a Jesus i es va fer
carrec de Maria; en la festa dels
pastors al costat del pessebre, en
I'adoracio dels Mags; en la fugida a
Egipte, en queé Jesus participa en el
dolor del seu poble exiliat, perseguit i
humiliat; en la religiosa espera de
Zacaries ien l'alegria que
acompanya el naixement de Joan
Baptista, en la promesa complerta
per Simeo i Anna al temple, en



I'admiracio dels doctors de la llei
escoltant la saviesa de Jesus
adolescent. I després, penetrar en els
trenta llargs anys en els quals Jesus
es guanyava el pa treballant amb les
seves mans, mussitant la pregaria i la
tradicio creient del seu poble i
educant-se en la fe dels seus pares,
fins a fer-la fructificar en el misteri
del Regne. Aquest és el misteri del
Nadal i el secret de Natzaret, ple de
perfum familiar! Es el misteri que
tant va fascinar Francesc d'Assis,
Teresa de I'Infant Jesus i Carles de
Foucauld, del qual beuen també les
families cristianes per renovar la
seva esperanca i la seva alegria.

66. «’alianca d’amor i de fidelitat, de
la qual viu la Sagrada Familia de
Natzaret, il-lumina el principi que
dona forma a cada familia, i la fa
capac d’afrontar millor les vicissituds
de la vida i de la historia. Sobre
aquest fonament, cada familia,
malgrat la seva feblesa, pot esdevenir



una llum en el buit del mon. “Aqui
aprenem la manera de viure en
familia. Que Natzaret ens ensenyi
que és la familia, qué és la comunio
d’amor, que és la seva bellesa, nitida
i greu, quines son les seves propietats
sagrades i inviolables; que ens faci
veure com és dolg i insubstituible
I’educacio en familia, ens ensenyi la
seva funcid natural en ’ordre
social” (Pau VI, Discurs a Natzaret, 5
gener 1964)».[58]

La familia en els documents de
1'Església

67. El Concili Ecumenic Vatica II, en
la Constitucio pastoral Gaudium et
spes, es va ocupar de «la promocio de
la dignitat del matrimoniila
familia» (cf. 47-52). «Va definir el
matrimoni com a comunitat de vida i
d'amor (cf. 48), posant I'amor al
centre de la familia [...]. El "veritable
amor entre marit i muller" (49)
implica el lliurament mutu, inclou i



integra la dimensio6 sexual i
l'afectivitat, conformement al designi
divi (cf. 48-49). A més, subratlla
I'arrelament en Crist dels esposos:
Crist Senyor "surt a 1'encontre dels
esposos cristians en el sagrament del
matrimoni” (48), i roman amb ells.
En l'encarnacio, ell assumeix I'amor
huma, el purifica, el porta a plenitud,
iddna als esposos, amb el seu
Esperit, la capacitat de viure-ho,
impregnant tota la seva vida de fe,
esperanca i caritat. D'aquesta
manera, els esposos s6n consagrats i,
mitjancant una gracia propia,
edifiquen el Cos de Crist i
constitueixen una església domeéstica
(cf. Lumen gentium, 11), de manera
que 1'Església, per comprendre
plenament el seu misteri, mira la
familia cristiana, que ho manifesta
de manera genui».[59]

68. Després, «el beat Pau VI, seguint
el Concili Vatica II, va aprofundir la
doctrina sobre el matrimoni i sobre



la familia. En particular, amb
I’Enciclica Humanae Vitae, va posar a
llum el lligam intrinsec entre amor
conjugal i generacio de la vida:
“L'amor dels esposos els exigeix una
consciencia de la missio de paternitat
responsable. Com que avui, amb tot
el dret, s'hi insisteix tant, cal
entendre-la bé. [...] L'exercici de la
paternitat responsable implica,
doncs, que els esposos reconeguin
plenament els propis deures envers
Déu, envers ells mateixos, envers la
familia i envers la societat en una
justa jerarquia de valors” (n. 10). En
I’Exhortacio Apostolica Evangelii
Nuntiandi, Pau VI evidencia la relacio
entre la familia i ’Església».[60]

69. «Sant Joan Pau II va dedicar
especial atencio a la familia
mitjancant les seves catequesis sobre
I'amor huma, la Carta a les families
Gratissimam sane i sobretot amb
I'Exhortaci6 apostolica Familiaris
consortio. En aquests documents, el



Pontifex va definir la familia "cami
de I'Església"; va oferir una visio de
conjunt sobre la vocacio a I'amor de
I'home i la dona; proposar les linies
fonamentals per a la pastoral de la
familia i per la preséncia de la
familia en la societat. En particular,
tractant de la caritat conjugal (cf.
Familiaris consortio, 13), va descriure
la manera com els conjuges, en el seu
mutu amor, reben el do de I'Esperit
de Crist i viuen la seva crida a la
santedat».[61]

70. «Benet XVI, en l'enciclica Deus
caritas est, va reprendre el tema de
la veritat de I'amor entre home i
dona, que s'il-lumina plenament
només a la llum de I'amor de Crist
crucificat (cf. n. 2). Ell recalca que "el
matrimoni basat en un amor
exclusiu i definitiu esdevé la icona de
la relacio de Déu amb el seu poble i,
viceversa, la manera d'estimar de
Déu esdevé la mesura de I'amor
huma" (11). A més, en l'enciclica



Caritas in veritate, posa en relleu la
importancia de 1'amor com a principi
de vida en la societat (cf. n. 44), lloc
en el qual s'apren l'experiencia del
bé comu».[62]

El sagrament del matrimoni

71. «’Escriptura i la Tradicio ens
obren ’accés a un coneixement de la
Trinitat que es revela amb trets
familiars. La familia és imatge de
Déu que [...] és comunio de persones.
En el baptisme, la veu del Pare
designa Jesus com el seu Fill estimat,
i en aquest amor ens és donat de
reconeixer I’Esperit Sant (cf. Mc
1,10-11). Jesus, que ho ha reconciliat
tot en si mateix i ha redimit ’home
del pecat, no sols ha reportat el
matrimoni i la familia a la seva
forma original, sin6 que també ha
elevat el matrimoni a signe
sacramental del seu amor per a
I’Església (cf. Mt 19,1-12; Mc 10,1-12;
Ef5,21-32). En la familia humana,



aplegada per Crist, esta restituida la
“imatge 1 semblanca” de la
Santissima Trinitat (cf. Gn 1,26),
misteri del qual brolla tot veritable
amor. De Crist, a través de ’Església,
el matrimoni i la familia reben la
gracia de I’Esperit Sant, per
testimoniar I’Evangeli de ’'amor de
Déu».[63]

72. El sagrament del matrimoni no és
una convencio social, un ritu buit o el
mer signe extern d'un compromis. El
sagrament és un do per a la
santificacio i la salvacio dels esposos,
perqueé «la seva reciproca pertinenca
és representacio real, mitjancant el
signe sacramental, de la mateixa
relacid de Crist amb I'Església. Els
esposos son per tant el record
permanent per a I'Església del que va
esdevenir en la creu; son 1'un per a
l'altre i per als fills, testimonis de la
salvacio, de la qual el sagrament els
fa particips».[64] El matrimoni és
una vocacio, en tant que és una



resposta a la crida especifica a viure
I'amor conjugal com a signe
imperfecte de I'amor entre Crist i
I'Església. Per tant, la decisio de
casar-se i de crear una familia ha de
ser fruit d'un discerniment
vocacional.

73. «El do reciproc constitutiu del
matrimoni sacramental arrela en la
gracia del baptisme, que estableix
l'alianca fonamental de tota persona
amb Crist en 1'Església. En l'acollida
mutua, 1 amb la gracia de Crist, els
nuvis es prometen lliurament total,
fidelitat i obertura a la vida, 1 a més
reconeixen com a elements
constitutius del matrimoni els dons
que Déu els ofereix, prenent de debo
el seu mutu compromis, en el seu
nom i davant I'Església. Ara bé, la fe
permet assumir els béns del
matrimoni com uns compromisos
que es poden sostenir millor
mitjancant I'ajuda de la gracia del
sagrament. [...] Per tant, la mirada de



I'Església es dirigeix als esposos com
a cor de tota la familia, que al seu
torn dirigeix la seva mirada cap a
Jesus».[65] El sagrament no és una
«cosa» 0 un «forca», perqueé en
realitat Crist mateix «mitjancant el
sagrament del matrimoni, surt a
I'encontre dels esposos cristians.
Roman amb ells, els dona la forga de
continuar prenent la seva creu,
d'aixecar-se després de les seves
caigudes, de perdonar-se
mutuament, de portar els uns les
carregues dels altres».[66] El
matrimoni cristia és un signe que no
sols indica com Crist va estimar la
seva Església en I'Alianca segellada a
la creu, sino que fa present aquest
amor en la comunid dels esposos. En
unir-se ells en una sola carn,
representen les esposalles del Fill de
Déu amb la naturalesa humana. Per
aixo «en les alegries del seu amor i
de la seva vida familiar els dona, ja
aqui, una gust anticipat del banquet
de les noces de I'Anyell».[67] Encara



que «l'analogia entre la parella
marit-muller i Crist-Església» és una
«analogia imperfecta»,[68] convida a
invocar el Senyor perque vessi el seu
propi amor en els limits de les
relacions conjugals.

74. La uni6 sexual, viscuda de
manera humana i santificada pel
sagrament, és al seu torn cami de
creixement en la vida de la gracia
per als esposos. Es el «misteri
nupcial».[69] El valor de la unio dels
C0SS0s esta expressat en les paraules
del consentiment, on es van acceptar
i esvan lliurar I'un a l'altre per
compartir tota la vida. Aquestes
paraules atorguen un significat a la
sexualitat i 1'alliberen de qualsevol
ambigtitat. Pero, en realitat, tota la
vida en comu dels esposos, tota la
xarxa de relacions que teixiran entre
ells, amb els seus fills i amb el mén,
estara impregnada i enfortida per la
gracia del sagrament que brolla del
misteri de 'Encarnacio i de la



Pasqua, on Déu va expressar tot el
seu amor per la humanitat i s’hi va
unir intimament. Mai no estaran sols
amb les propies forces per fer front
als canvis que es presentin. Ells son
cridats a respondre al do de Déu amb
el seu compromis, la seva creativitat,
la seva resisténcia i la seva lluita
quotidiana, pero sempre podran
invocar l'Esperit Sant que ha
consagrat la seva unio, perque la
gracia rebuda es manifesti novament
en cada nova situacio.

75. Segons la tradicio llatina de
I'Església, en el sagrament del
matrimoni els ministres son I'home i
la dona que es casen,[70] els quals,
en manifestar el seu consentiment i
expressar-lo en el reciproc do
corporal, reben un gran do. El seu
consentiment i la unio dels seus
C0ss0s son els instruments de l'accio
divina que els fa una sola carn. En el
baptisme va quedar consagrada la
seva capacitat d'unir-se en



matrimoni com a ministres del
Senyor per respondre a la crida de
Déu. Per aix0, quan dos conjuges no
cristians es bategen, no cal que
renovin la promesa matrimonial, i és
suficient que no la rebutgin, ja que
pel baptisme que reben aquesta unio
esdevé per aix0 mateix sacramental.
El Dret canonic també reconeix la
validesa d'alguns matrimonis que se
celebren sense un ministre ordenat.
[71] En efecte, 1'ordre natural ha
estat assumit per la redempcio de
Jesucrist, de tal manera que, «entre
batejats, no pot haver contracte
matrimonial valid que no sigui per
aixo mateix sagrament».[72]
L'Església pot exigir la publicitat de
'acte, la preséencia de testimonis i
altres condicions que han anat
variant al llarg de la historia, pero
aixo no treu als dos que es casen el
seu caracter de ministres del
sagrament ni afebleix la centralitat
del consentiment de ' home ila
dona, que és el que de per si



estableix el vincle sacramental. De
totes maneres, cal reflexionar més
sobre l'accio divina en el ritu nupcial,
que apareix molt destacada en les
Esglésies orientals, en ressaltar la
importancia de la benediccio sobre
els contraents com a signe del do de
I'Esperit.

Llavors del Verb i situacions
imperfectes

76. «L'Evangeli de la familia
s'alimenta també aquestes llavors
que encara esperen madurar, i ha de
fer-se carrec dels arbres que han
perdut vitalitat i necessiten que no
se'ls descuidi»,[73] de manera que,
partint del do de Crist en el
sagrament, «siguin conduits
pacientment més enlla fins arribar a
un coneixement més ric i a una
integracio més plena d'aquest misteri
en la seva vida».[74]

77. Assumint I'ensenyament biblic,
segons el qual tot va ser creat per



Crist i per Crist (cf. Col 1,16), els Pares
sinodals han recordat que «l’ordre de
la redempcio il-lumina i completa el
de la creacid. El matrimoni natural,
doncs, es comprén plenament a la
llum del seu acompliment
sacramental: només fixant la mirada
en Crist es coneix a fons la veritat
sobre les relacions humanes: “En
realitat, el misteri de I’home només
s’aclareix veritablement en el misteri
del Verb encarnat. [...] Crist, el nou
Adam, revelant el misteri del Pare i
del seu amor, manifesta plenament
I'home al mateix home i li descobreix
la seva vocaci6 altissima” (Gaudium
et spes, 22). Resulta particularment
oportu comprendre en clau
cristocentrica les propietats naturals
del matrimoni, que constitueixen el
bé dels conjuges (bonum coniugum)»,
[75] que inclou la unitat, I'obertura a
la vida, la fidelitatila
indissolubilitat, i dins del matrimoni
cristia també la ajuda mutua en el
cami cap a la més plena amistat amb



el Senyor. «El discerniment de la
presencia dels semina Verbi en les
altres cultures (cf. Ad gentes
divinitus, 11) també es pot aplicar a
la realitat matrimonial i familiar.
Fora del veritable matrimoni natural
també hi ha elements positius en les
formes matrimonials d'altres
tradicions religioses»,[76] encara que
tampoc no falten les ombres. Podem
dir que «tota persona que vulgui
portar a aquest mon una familia, que
ensenyi als infants a alegrar-se per
cada accio que tingui com a proposit
vencer el mal —una familia que
mostra que I'Esperit és viu i actiu—
trobara gratitud i estima, a qualsevol
poble, religio o regi6 a la qual
pertanyi».[77]

78. «La mirada de Crist, la llum del
qual esclareix cada persona (cf. Jn
1,9; Gaudium et spes, 22) inspira la
cura pastoral de ’Església envers els
fidels que simplement conviuen o
que han contret matrimoni només



civil o son divorciats tornats a casar.
En la perspectiva de la pedagogia
divina, ’Església s’adreca amb amor
als qui participen a la seva vida
d’una manera imperfecta: invoca
amb ells la gracia de la conversio, els
encoratja a fer el bé, a tenir cura amb
amor 'un de ’altre i a posar-se al
servei de la comunitat en la qual
viuen i treballen. [...] Quan la unié
obté una notable estabilitat a través
d’un vincle public -i esta connotada
d’afecte profund, de responsabilitat
envers els fills, de capacitat de
superar les proves- pot ser vista com
una ocasio d’acompanyar vers el
sagrament del matrimoni, alli on
aixo sigui possible».[78]

79. «Davant de situacions dificils i
families ferides, convé sempre
recordar un principi general: “Que
sapiguen els pastors que, per amor
de la veritat, estan obligats a
discernir bé les

situacions” (Familiaris consortio, 84).



El grau de responsabilitat no és igual
en tots els casos, 1 poden haver-hi
factor que limiten la capacitat de
decisié. Per aixo, mentre cal
expressar amb claredat la doctrina,
s’han d’evitar judicis que no tinguin
en compte la complexitat de les
diverses situacions, i és necessari
estar atents a la manera com les
persones viuen i sofreixen a causa de
la seva condicito».[79]

Transmissio de la vida i educacio
dels fills

80. El matrimoni és en primer lloc
una «intima comunitat conjugal de
vida i amor»,[80] que constitueix un
bé per als mateixos esposos,[81] i la
sexualitat «esta ordenada a I'amor
conjugal de I'home i de la dona».[82]
Per aixo0, també «els esposos als quals
Déu no ha concedit tenir fills poden
portar una vida conjugal plena de
sentit, humanament i
cristianament».[83] Tanmateix,



aquesta unio esta ordenada a la
generacio «pel seu propi caracter
natural».[84] L'infant que arriba «no
ve de fora a afegir-se a ’amor mutu
dels esposos; brolla del cor mateix
d'aquest do reciproc, del qual és fruit
i compliment».[85] No apareix com el
final d'un procés, sino que esta
present des de l'inici de I'amor com
una caracteristica essencial que no
pot ser negada sense mutilar al
mateix amor. Des del comencament,
I'amor rebutja tot impuls de tancar-
se en si mateix, i s'obre a una
fecunditat que el perllonga més enlla
de la seva propia existencia. Llavors,
cap acte genital dels esposos no pot
negar aquest significat,[86] tot i que
per diverses raons no sempre pugui
de fet engendrar una nova vida.

81. El fill reclama néixer d'aquest
amor, i no de qualsevol manera, ja
que ell «<no és un dret sin6 un do»,
[87] que és «el fruit de I'acte especific
de I'amor conjugal dels seus pares».



[88] Perqueé «segons l’ordre de la
creacio ’'amor conjugal entre un
home i una dona i la transmissio de
la vida estan ordenats I’un a I’altra
(cf. Gn 1,27-28). D’aquesta manera el
Creador ha fet particips I'home i la
dona de I’obra de la seva creacio i
alhora els ha fets instruments del seu
amor, tot confiant a la seva
responsabilitat el futur de la
humanitat a través de la transmissio
de la vida humana».[89]

82. Els Pares sinodals han esmentat
que «no és dificil constatar que s'esta
difonent una mentalitat que redueix
la generacio de la vida a una variable
dels projectes individuals o dels
conjuges».[90] L'ensenyament de
I'Església «ajuda a viure de manera
harmoniosa i conscient la comunio
entre els conjuges, en totes les seves
dimensions, al costat de la
responsabilitat generativa. Cal
redescobrir el missatge de I'Enciclica
Humanae vitae de Pau VI, que posa



I'accent en la necessitat de respectar
la dignitat de la persona en la
valoracio moral dels metodes de
regulacio de la natalitat. [...] L'opcio
de 'adopcio i de l'acollida expressa
una fecunditat particular de
I'experiencia conjugal».[91] Amb
particular gratitud, I'Església «sosté
les families que acullen, eduquen i
envolten amb el seu afecte els fills
diversament habils».[92]

83. En aquest context, no puc deixar
de dir que, si la familia és el santuari
de la vida, el lloc on la vida és
engendrada i acurada, constitueix
una contradiccio punyent que
esdevingui el lloc on la vida és
negada i destrossada . Es tan gran el
valor d'una vida humana, i és tan
inalienable el dret a la vida de
I'infant innocent que creix al si de la
seva mare, que de cap manera no es
pot plantejar com un dret sobre el
propi cos la possibilitat de prendre
decisions pel que fa a aquesta vida,



que és un fi en si mateixa i que mai
no pot ser un objecte de domini d'un
altre ésser huma. La familia
protegeix la vida en totes les seves
etapes itambé en el seu ocas. Per
aixo, «als qui treballen en les
estructures sanitaries se'ls recorda
'obligacié moral de 1'objeccid de
consciencia. De la mateixa manera,
I'Església no sols sent la urgencia
d'afirmar el dret a la mort natural,
evitant I'acarnissament terapeutic i
I'eutanasia», sind que també «rebutja
amb fermesa la pena de mort».[93]

84. Els Pares van voler subratllar
també que «un dels reptes
fonamentals davant dels quals es
troben les families d'avui és
segurament el desafiament educatiu,
encara més ardu i complex a causa
de la realitat cultural actual i de la
gran influencia dels mitjans de
comunicacio».[94] «L'Església
exerceix un paper precios de suport
a les families, partint de la iniciacid



cristiana, a través de comunitats
acollidores».[95] Pero em sembla
molt important recordar que
I'educacio integral dels fills és
«obligacio gravissima», alhora que
«dret primari» dels pares.[96] No és
solament una carrega o un pes, sino
també un dret essencial i
insubstituible que son cridats a
defensar i que ningu no hauria de
pretendre llevar-los. L'Estat ofereix
un servei educatiu de manera
subsidiaria, acompanyant la funcio
indelegable dels pares, que tenen
dret a poder triar amb llibertat el
tipus d'educacio —accessible i de
qualitat— que vulguin donar als seus
fills segons les seves conviccions.
L'escola no substitueix els pares sino
que els complementa. Aquest és un
principi basic: «Qualsevol altre
col-laborador en el procés educatiu
ha d'actuar en nom dels pares, amb
el seu consens i, en certa mesura, fins
i tot per encarrec seu».[97] Pero «s'ha
obert una bretxa entre familia i



societat, entre familia i escola, el
pacte educatiu avui s'ha trencat; 1
aixi, I'alianca educativa de la societat
amb la familia ha entrat en crisi».
[98]

85. L'Església esta cridada a
col-laborar, amb una accio pastoral
adequada, perque els mateixos pares
puguin acomplir la seva missio
educativa. Ho ha de fer ajudant-los
sempre a valorar la seva propia
funcio, i a reconeixer que els qui han
rebut el sagrament del matrimoni
esdevenen veritables ministres
educatius, perque quan formen als
seus fills edifiquen 1'Església,[99] i en
fer-ho accepten una vocacié que Déu
els proposa.[100]

La familia i I'Església

86. «Amb Intim goig i profunda
consolacio, I'Església mira les
families que romanen fidels als
ensenyaments de I'Evangeli, agraint-
los el testimoniatge que donen 1



encoratjant-les. Gracies a elles, en
efecte, es fa creible la bellesa del
matrimoni indissoluble i fidel per
sempre. En la familia, "que es podria
anomenar església

domestica" (Lumen gentium, 11),
madura la primera experiéncia
eclesial de la comunio entre
persones, en la qual es reflecteix, per
gracia, el misteri de la Santa Trinitat.
"Aqui s'apren la constancia i l'alegria
del treball, I'amor fratern, el perdo
generas, fins i tot reiterat, i sobretot
el culte divi per mitja de 1'oracio i
I'ofrena de la propia vida" (Catecisme
de I'Església Catolica, 1657 )».[101]

87. L'Església és familia de families,
constantment enriquida per la vida
de totes les esglésies domeéstiques.
Per tant, «en virtut del sagrament del
matrimoni cada familia esdevé a tots
els efectes un bé per a ’Església. En
aquesta perspectiva sera certament
un do precids, per a ’'avui de
I’Església, considerar també la



reciprocitat entre familia i Església:
I’Església és un bé per a la familia, la
familia és un bé per a ’Església. La
custodia del do sacramental del
Senyor implica no sols cada familia
particular, sin6 la mateixa comunitat
cristiana».[102]

88. L'amor viscut en les families és
una forca constant per a la vida de
I'Església. «La finalitat unitiva del
matrimoni és una constant crida a
créixer i a aprofundir aquest amor.
En la seva unio d’amor els esposos
experimenten la bellesa de la
paternitat i de la maternitat;
comparteixen els projectes i les
fatigues, els desigs i les
preocupacions; aprenen l’atencio
reciproca i el perdé mutu. En aquest
amor celebren els moments felicos i
se sostenen en els passatges dificils
de la seva historia de vida. [...] La
bellesa del do reciproc i gratuit, la
joia per la vida que neix ila cura
amorosa de tots els membres, des



dels petits als ancians, sén alguns
dels fruits que fan unica i
insubstituible la resposta a la vocacio
de la familia»,[103] tant per a
I'Església com per a la societat
sencera.

Capitol quart
L'AMOR EN EL MATRIMONI

89. Tot el que s'ha dit no n'hi ha prou
per manifestar 1'evangeli del
matrimoni i de la familia si no ens
aturem especialment a parlar
d'amor. Perqué no podrem
encoratjar un cami de fidelitat i de
donacio reciproca si no estimulem el
creixement, la consolidacio i
I'aprofundiment de I'amor conjugal i
familiar. En efecte, la gracia del
sagrament del matrimoni esta
destinada sobretot «a perfeccionar
I'amor dels conjuges».[104] També
aqui s'aplica que, «podria tenir fe
com per moure muntanyes; pero no
estimés, no sdc res. Si distribuis tot el



que tinc i tot em vengués a mi; pero
no estimés, de res no em

serveix» (1Co 13,2-3). Pero la paraula
«amor», una de les més utilitzades,
apareix moltes vegades desfigurada.
[105]

El nostre amor quotidia

90. En I'anomenat himne de la caritat
escrit per sant Pau, veiem algunes
caracteristiques de I'amor veritable:

«La caritat és pacient,
és bondadosa;

la caritat no té enveja,
no és presumida,

ni orgullosa,

no és grollera,

ni egoista,

no s'irrita,



ni es venja,

no s'alegra de la mentida,

sind que troba el goig en la veritat;
tot ho excusa,

tot ho creu,

tot ho espera,

tot ho suporta» (1Co 13,4-7).

Aix0 es viu i es conrea en la vida que
comparteixen cada dia els esposos,
ells amb ells i amb els seus fills. Per
aixo és valuos aturar-se a precisar el
sentit de les expressions d'aquest
text, per intentar una aplicacio a
'existencia concreta de cada familia.

Paciéencia

91. La primera expressio utilitzada és
makrothymei. La traduccio no és
simplement que «tot ho suporta»,
perqué aquesta idea esta expressada



al final del v. 7. El sentit es pren de la
traduccio grega de I'Antic Testament,
on diu que Déu és «lent per al

castig» (Ex 34,6; Nm 14,18). Es mostra
quan la persona no es deixa portar
pels impulsos i evita agredir. Es una
qualitat del Déu de I'Alianca que
crida a imitar-lo també dins de la
vida familiar. Els textos en qué Pau
fa servir aquest terme s'han de llegir
amb el rerefons del Llibre de la
Saviesa (cf. 11,23; 12,2.15-18); al
mateix temps que es lloa la
moderacio de Déu per donar espai al
penediment, s'insisteix en el seu
poder que es manifesta quan actua
amb misericordia. La paciencia de
Déu és exercici de la misericordia
amb el pecador i manifesta el
veritable poder.

92. Tenir paciencia no és deixar que
ens maltractin continuament, o
tolerar agressions fisiques, o
permetre que ens tractin com
objectes. El problema és quan exigim



que les relacions siguin celestials o
que les persones siguin perfectes, o
quan ens col-loquem al centre i
esperem que només es compleixi la
propia voluntat. Llavors tot ens
s'impacienta, tot ens porta a
reaccionar amb agressivitat. Si no
cultivem la paciencia, sempre
tindrem excuses per respondre amb
ira, i finalment ens convertirem en
persones que no saben conviure,
antisocials, incapacos de postergar
els impulsos, i 1a familia esdevindra
un camp de batalla. Per aixo, la
Paraula de Déu ens exhorta:
«Desterreu de vosaltres amargor, ira,
disgustos i insults i tota la maldat» (Ef
4,31). Aquesta paciencia es referma
quan reconec que l'altre també té
dret a viure en aquesta terra al meu
costat, tal com és. No importa si és un
destorb per a mi, si altera els meus
plans, si em molesta amb la seva
manera de ser o amb les seves idees,
sino és tot el que jo esperava. L'amor
té sempre un sentit de profunda



compassio que porta a acceptar
l'altre com a part d'aquest mon,
també quan actua d'una manera
diferent al que jo desitjaria.

Actitud de benvolenca

93. Segueix la paraula khrestéuetai,
que és unica en tota la Biblia,
derivada de khrestos (persona bona,
que mostra la seva bondat en les
seves obres). Pero, pel lloc en que
esta, en estricte paral-lelisme amb el
verb precedent, n’és un complement.
Aixi, Pau vol aclarir que la
«paciencia» nomenada en primer
lloc no és una postura totalment
passiva, sino que esta acompanyada
per una activitat, per una reaccio
dinamica i creativa davant dels
altres. Indica que 'amor beneficia i
promou als altres. Per aixo es
tradueix com «bondadosa».

94. En el conjunt del text es veu que
Pau vol insistir que 1'amor no és sols
un sentiment, sino que s'ha



d'entendre en el sentit que té el verb
«estimar» en hebreu: és «fer el bé».
Com deia sant Ignasi de Loiola,
«]'amor s'ha de posar més en les
obres que en les paraules».[106] Aixi
pot mostrar tota la seva fecunditat, i
ens permet experimentar la felicitat
de donar, la noblesa i la grandesa de
donar-se sobreabundantment, sense
mesurar, sense reclamar pagaments,
pel sol gust de donar i de servir.

Guarint l'enveja

95. Després es rebutja com a
contraria a I'amor una actitud
expressada com zeloi (gelosia,
enveja). Vol dir que en I'amor no hi
ha lloc per sentir malestar pel bé
d'un altre (cf. Ac 7,9; 17,5). L'enveja
és una tristesa pel bé alié, que mostra
que no ens interessa la felicitat dels
altres, ja que estem exclusivament
concentrats en el propi benestar.
Mentre 'amor ens fa sortir de
nosaltres mateixos, I'enveja ens porta



a centrar-nos en el propi jo. El
veritable amor valora els exits aliens,
no els sent com una amenaca, i
s'allibera del gust amarg de 1'enveja.
Accepta que cada un té dons
diferents i diferents camins a la vida.
Llavors, procura descobrir el seu
propi cami per ser feli¢, deixant que
els altres trobin el seu.

96. En definitiva, es tracta de complir
allo que demanaven els dos ultims
manaments de la Llei de Déu: «No
cobejaras els béns del teu proisme.
No desitgis la dona d'un altre, ni el
seu esclau, ni la seva esclava, ni el
seu bou, ni el seu ase, ni res que sigui
d'ell» (Ex 20,17). L'amor ens porta a
una sentida valoraci6 de cada ésser
huma, reconeixent el seu dret a la
felicitat. Estimo aquesta persona, la
miro amb la mirada de Déu Pare, que
ens ho regala tot «perqué ho
gaudim» (1Tm 6,17), i llavors accepto
en el meu interior que pugui gaudir
d'un bon moment. Aquesta mateixa



arrel de I'amor, en tot cas, és el que
em porta a rebutjar la injusticia que
alguns tinguin massa i altres no
tinguin res, o el que em mou a cercar
que també els exclosos de la societat
puguin viure una mica d'alegria.
Pero0 aixo0 no €és enveja, sino desitjos
d'equitat.

Sense fer ostentacio ni inflar-se

97. Segueix el terme perpereuotati,
que indica la vanagloria, I'ansia de
mostrar-se com superior per
impressionar als altres amb una
actitud pedant i una mica agressiva.
Qui estima, no solament evita parlar
massa de si mateix, sino que, a més,
perque esta centrat en els altres, sap
situar-se en el seu lloc sense
pretendre ser el centre. La paraula
seglient —physioutai— és molt
semblant, perqueé indica que I'amor
no és arrogant. Literalment expressa
que no «s'engrandeix» davant els
altres, i indica una cosa més subtil.



No és sols una obsessio per mostrar
les propies qualitats, sino que a més
es perd el sentit de la realitat. Es
considera més gran del que és,
perqueé es creu més «espiritual» o
«savi». Pau fa servir aquest verb
altres vegades, per exemple per dir
que «la ciencia infla, I'amor en canvi
edifica» (1Co 8,1). Es a dir, alguns es
creuen grans perquée saben més que
els altres, i es dediquen a exigir-los i
a controlar-los, quan en realitat el
que ens fa grans és 1'amor que
compren, té cura, protegeix el feble.
En un altre versicle també I'aplica
per criticar els qui «s'inflen
d’orgull» (cf. 1Co 4,18), pero en
realitat tenen més xerrameca que
veritable «poder» de I'Esperit (cf. 1Co
4,19).

98. Es important que els cristians
visquin aixo en la seva manera de
tractar els familiars poc formats en la
fe, fragils o menys ferms en les seves
conviccions. De vegades passa al



contrari: els suposadament més
avancats dins de la seva familia, es
tornen arrogants i insuportables.
L'actitud d'humilitat apareix aqui
com una cosa que és part de I'amor,
perque per poder comprendre,
disculpar o servir els altres de cor, és
indispensable curar 1'orgull i conrear
la humilitat. Jesus recordava als seus
deixebles que en el mén del poder
cada un tracta de dominar I’altre, i
per aixo els diu: «No ha de ser aixi
entre vosaltres» (Mt 20,26). La logica
de I'amor cristia no és la de qui se
sent més que altres i necessita fer-los
sentir el seu poder, sind que «el que
vulgui ser el primer entre vosaltres,
que es faci el vostre servidor» (Mt
20,27). En la vida familiar no pot
regnar la logica del domini dels uns
sobre els altres, o la competicio per
veure qui és més intel-ligent o
poderads, perqué aquesta logica
disminueix 'amor. També per a la
familia és aquest consell: «Tingueu
sentiments d'’humilitat els uns envers



els altres, perque Déu s’enfronta als
orgullosos, pero concedeix als humils
la seva gracia» (1Pe 5,5).

Amabilitat

99. Estimar també és tornar-se
amable, 1 aqui pren sentit la paraula
askhemonéi. Vol indicar que I'amor
no obra amb rudesa, no actua de
manera descortes, no és dur en el
tracte. Les seves maneres, les seves
paraules, els seus gestos, son
agradables i no aspres ni rigids.
Detesta fer patir els altres. La
cortesia «és una escola de sensibilitat
i de desinteres», que exigeix a la
persona «conrear la seva ment i els
seus sentits, aprendre a sentir, parlar
1, en certs moments, a callar».[107]
Ser amable no és un estil que un
cristia pot triar o rebutjar. Com a
part de les exigeéncies irrenunciables
de I'amor, «tot ésser huma esta
obligat a ser afable amb els qui
I'envolten».[108] Cada dia, «entrar a



la vida de l'altre, fins i tot quan
forma part de la nostra vida, demana
la delicadesa d'una actitud no
invasora, que renovi la confianca i el
respecte. [...] L'amor, com més intim i
profund és, més exigeix el respecte
de la llibertat i la capacitat d'esperar
que l'altre obri la porta del seu cor».
[109]

100. Per disposar-se a un veritable
trobament amb l'altre, es requereix
una mirada amable posada en ell.
Aix0 no és possible quan regna un
pessimisme que destaca defectes i
errors aliens, potser per compensar
els propis complexos. Una mirada
amable permet que no ens aturem
tant en els limits de I’altre, i aixi
puguem tolerar-lo i unir-nos en un
projecte comu, encara que siguem
diferents. L'amor amable genera
vincles, conrea llagos, crea noves
xarxes d'integracio, construeix una
trama social ferma. Aixi es protegeix
a sl mateix, ja que sense sentit de



pertinenca no es pot sostenir un
lliurament als altres, cadascu acaba
buscant només la seva conveniéncia i
la convivencia esdevé impossible.
Una persona antisocial creu que els
altres existeixen per satisfer les seves
necessitats, i que quan ho fan només
compleixen el seu deure. Per tant, no
hi ha lloc per a I'amabilitat de 'amor
i el seu llenguatge. El qui estima és
capag de dir paraules
d'encoratjament, que reconforten,
que enforteixen, que consolen, que
estimulen. Vegem, per exemple,
algunes paraules que deia Jesus a les
persones: «Coratge, filll» (Mt 9,2). «Es
gran la teva fel» (Mt 15,28).
«Aixeca't!» (Mc 5,41). «Vés-te'n en
pau» (Lc 7,50). «No tingueu por» (Mt
14,27). No son paraules que
humilien, que entristeixen, que
irriten, que menyspreen. En la
familia cal aprendre aquest
llenguatge amable de Jesus.

Despreniment



101. Hem dit moltes vegades que per
estimar els altres primer cal estimar-
se a si mateix. Amb tot, aquest himne
a l'amor afirma que I'amor «no busca
el seu propi interes», o «no busca el
que és d'ell». També s'usa aquesta
expressio en un altre text: «Que no
miri cadascu per ell, siné que procuri
sobretot pels altres» (Fl 2,4). Davant
d'una afirmacio tan clara de les
Escriptures, cal evitar donar prioritat
a l'amor a si mateix com si fos més
noble que el do de si mateix als
altres. Una certa prioritat de I'amor a
si mateix només es pot entendre com
una condicio psicologica, en tant que
el qui és incapag d'estimar-se a si
mateix troba dificultats per estimar
els altres: «El qui és gasiu amb si
mateix, amb qui sera generos? [...]
Ningu no és pitjor que l'avar amb si
mateix» (Sir 14,5-6).

102. Pero el mateix Tomas d'Aquino
ha explicat que «pertany més a la
caritat voler estimar que voler ser



estimat»[110] i que, de fet, «les
mares, que son les que més estimen,
busquen més estimar que ser
estimades».[111] Per aixo0, I'amor pot
anar més enlla de la justicia i
desbordar gratuitament, «sense
esperar res a canvi» (Lc 6,35), fins a
arribar a I'amor més gran, que és
«donar la vida» pels altres (Jjn 15,13).
¢Encara és possible aquest
despreniment que permet donar
gratuitament, i donar fins a la fi?
Segurament és possible, perqueé és el
que demana I'Evangeli: «De franc ho
heu rebut, doneu-ho també de
franc» (Mt 10,8).

Sense violencia interior

103. Si la primera expressio de
I'himne ens convidava a la paciencia
que evita reaccionar bruscament
davant les debilitats o els errors dels
altres, ara apareix una altra paraula
—paroxynetai—, que es refereix a una
reaccio interior d'indignacio



provocada per alguna cosa externa.
Es tracta d'una violencia interna,
d'una irritacié no manifesta que ens
col-loca a la defensiva davant els
altres, com si fossin enemics
molestos que cal evitar. Alimentar
aquesta agressivitat intima no
serveix per a res. Només ens
emmalalteix i acaba aillant-nos. La
indignacio6 és sana quan ens porta a
reaccionar davant d'una greu
injusticia, pero és perjudicial quan
tendeix a impregnar totes les nostres
actituds davant els altres.

104. L'Evangeli convida més aviat a
mirar la biga en el propi ull (cf. Mt
7,5), 1 els cristians no podem ignorar
la constant invitacio de la Paraula de
Déu a no alimentar la ira: «No et
deixis vencer pel mal» (Rm 12,21).
«No ens cansem de fer el bé» (Ga 6,9).
Una cosa és sentir la forca de
I'agressivitat que irromp i una altra
és consentir, deixar que esdevingui
una actitud permanent: «Si us



disgusteu amb algu, no 'ofengueu;
que la posta de sol no us trobi encara
ressentits» (Ef 4,26). Per aixo, cal no
acabar mai el dia sense fer les paus
en la familia. «I com haig de fer les
paus? Agenollar-me? No! Només un
petit gest, una cosa petit, i 'harmonia
familiar torna. N’hi ha prou amb una
caricia! Sense paraules. Pero no
acabar mai el dia a casa sense fer les
paus».[112] La reaccio interior
davant una molestia que ens causin
els altres hauria de ser abans de res
beneir al cor, desitjar el bé de l'altre,
demanar a Déu que l'alliberi i el curi:
«Ben al contrari, beneiu, ja que heu
estat cridats a heretar una
benediccié» (1Pe 3,9). Si hem de
lluitar contra un mal, fem-ho, pero
diguem sempre «no» a la violencia
interior.

Perdo

105. Si permetem que un mal
sentiment penetri en les nostres



entranyes, deixem lloc a aquell
rancor que nia al cor. La frase
logizetai to kakon significa «té en
compte el mal», «el porta anotat», és
a dir, és rancoros. El contrari és el
perdo, un perdd que es fonamenta en
una actitud positiva, que intenta
comprendre la debilitat aliena 1
tracta de buscar excuses a l'altra
persona, tal com Jesus quan va dir:
«Pare, perdona'ls, que no saben el
que fan» (Lc 23,34). Pero la tendencia
sol ser la de buscar cada vegada més
culpes, la d'imaginar cada vegada
més maldat, la de suposar tota mena
de males intencions, i aixi la
rancunia va creixent i arrela.
D'aquesta manera, qualsevol error o
caiguda del conjuge pot danyar el
vincle amords i l'estabilitat familiar.
El problema és que de vegades
s’atribueix a tot la mateixa gravetat,
amb el risc d’esdevenir cruels davant
de qualsevol error alié. La justa
reivindicacio dels propis drets, es
transforma en una persistent i



constant set de venjanca més que en
una sana defensa de la propia
dignitat.

106. Quan hem estat ofesos o
decebuts, el perdd és possible i
desitjable, pero ningu no diu que
sigui facil. La veritat és que «la
comunio6 familiar pot ser conservada
i perfeccionada només amb un gran
esperit de sacrifici. Exigeix, en efecte,
una rapida i generosa disponibilitat
de tots i de cadascu a la comprensio,
a la tolerancia, al perdo, a la
reconciliacid. Cap familia no ignora
que l'egoisme, el desacord, les
tensions, els conflictes ataquen amb
violéncia i de vegades fereixen
mortalment la propia comunio:
d'aqui les multiples i variades formes
de divisio en la vida familiar».[113]

107. Avui sabem que per poder
perdonar necessitem passar per
I'experiencia alliberadora de
comprendre'ns i perdonar-nos a



nosaltres mateixos. Moltes vegades
els nostres errors, o la mirada critica
de les persones que estimem, ens han
portat a perdre l'afecte cap a
nosaltres mateixos. Aixo fa que
acabem guardant-nos dels altres,
escapant de l'afecte, omplint-nos de
temors en les relacions
interpersonals. Llavors, poder culpar
els altres es converteix en un fals
alleujament. Cal pregar amb la
propia historia, acceptar-se a si
mateix, saber conviure amb les
propies limitacions, i fins i tot
perdonar-se, per poder tenir aquesta
mateixa actitud amb els altres.

108. Pero aixo suposa l'experiéncia
de ser perdonats per Déu, justificats
gratuitament i no pels nostres merits.
Vam ser assolits per un amor previ a
tota obra nostra, que sempre dona
una nova oportunitat, promou 1
estimula. Si acceptem que I'amor de
Déu és incondicional, que 1'afecte del
Pare no s'ha de comprar ni pagar,



llavors podrem estimar més enlla de
tot, perdonar els altres encara que
hagin estat injustos amb nosaltres.
Altrament, la nostra vida en familia
deixara de ser un lloc de comprensio,
acompanyament i estimul, i sera un
espai de permanent tensio o de mutu
castig.

Alegrar-se amb els altres

109. L'expressio khairei epi te adikia
indica una cosa negativa establerta
en el secret del cor de la persona. Es
I'actitud verinosa del qui s'alegra
quan veu que es comet injusticia a
algu. La frase es complementa amb
la seglient, que ho diu de manera
positiva: synkhairei te alétheia:
s'alegra amb la veritat. Es a dir,
s'alegra amb el bé de l'altre, quan es
reconeix la seva dignitat, quan es
valoren les seves capacitats i les
seves bones obres. Aix0 és
impossible per a qui necessita estar
sempre comparant-se o competint,



fins i tot amb el propi conjuge, fins al
punt d'alegrar-se secretament pels
seus fracassos.

110. Quan algu que estima pot fer un
bé a un altre, o quan veu que a l'altre
li van bé les coses, ho viu amb
alegria, i d'aquesta manera dona
gloria a Déu, perque «Déu estima el
qui dona amb alegria» (2Co 9,7).
Nostre Senyor aprecia d’'una manera
especial el qui s'alegra amb la
felicitat de 1'altre. Si no alimentem la
nostra capacitat de gaudir amb el bé
de l'altre i, sobretot, ens concentrem
en les nostres propies necessitats, ens
condemnem a viure amb poca
alegria, ja que, com va dir Jesus «fa
més feli¢ donar que rebre» (Ac
20,35). La familia ha de ser sempre el
lloc on algu, que aconsegueix alguna
cosa bona en la vida, sap que alla ho
celebraran amb ell.

Tot ho excusa



111. La llista es completa amb quatre
expressions que parlen d'una
totalitat: «tot». Tot ho excusa, tot ho
creu, tot ho espera, tot ho suporta.
D'aquesta manera, es remarca amb
forca el dinamisme contracultural de
I'amor, capac de fer front a qualsevol
cosa que pugui amenacar-lo.

112. En primer lloc es diu que “tot ho
excusa” (panta stegei). Es diferencia
de «no té en compte el mal», perque
aquest terme té a veure amb 1'as de
la llengua; pot significar «guardar
silenci» sobre allo de negatiu que pot
haver-hi en una altra persona.
Implica limitar el judici, contenir la
inclinacio a llangar una condemna
dura i implacable: «No condemneu i
no sereu condemnats» (Lc 6,37).
Encara que vagi en contra del nostre
habitual us de la llengua, la Paraula
de Déu ens demana: «No parleu
malament els uns dels altres,
germans» (Jm 4,11). Aturar-se a
danyar la imatge de I'altre és una



manera de reforcar la propia, de
descarregar els rancors i enveges
sense importar el mal que causem.
Moltes vegades s'oblida que la
difamacio pot ser un gran pecat, una
seriosa ofensa a Déu, quan afecta
greument la bona fama dels altres,
ocasionant danys molt dificils de
reparar. Per aixo, la Paraula de Déu
és tan dura amb la llengua, dient que
«és un mon d'iniquitat» que
«contamina tota la persona» (Jm 3,6),
com un «mal incansable carregat de
veri mortal» (Jm 3,8). Si «<amb ella
maleim els homes, creats a
semblanga de Déu» (Jjm 3,9), I'amor té
cura de la imatge dels altres, amb
una delicadesa que porta a preservar
fins i tot la bona fama dels enemics.
En la defensa de la llei divina mai no
hem d'oblidar d'aquesta exigencia de
I'amor.

113. Els esposos que s'estimen i es
pertanyen, parlen bé I'un de l'altre,
intenten mostrar el costat bo del



conjuge més enlla de les seves
debilitats i dels seus errors. En tot
cas, guarden silenci per no danyar la
seva imatge. Pero no és només un
gest extern, sin6 que brolla d'una
actitud interna. Tampoc no és la
ingenuitat de qui pretén no veure les
dificultats i els punts febles de l'altre,
sind l'amplitud de mires de qui
col-loca aquestes debilitats 1 aquests
errors en el seu context. Recorda que
aquests defectes son només una part,
no son la totalitat de I'ésser de l'altre.
Un fet desagradable a la relacié no és
la totalitat d'aquesta relacio. Llavors,
es pot acceptar amb senzillesa que
tots som una complexa combinacio
de llums i d'ombres. L'altre no és
solament aixo que a mi em molesta.
Es molt més que aixo. Per la mateixa
rad, no li exigeixo que el seu amor
sigui perfecte per a valorar-lo.
M’estima com €s i com pot, amb els
seus limits, pero que el seu amor
sigui imperfecte no vol dir que sigui
fals o que no sigui real. Es real, perd



limitat i terrenal. Per aixo, si li
exigeixo massa, m'ho fara saber
d'alguna manera, ja que no podra ni
acceptara jugar el paper d'un ésser
divi ni estar al servei de totes les
meves necessitats. L'amor conviu
amb la imperfeccio, la disculpa, i sap
guardar silenci davant els limits de
I'ésser estimat.

Tot ho creu

114. Panta pisteuei, «tot ho creu», pel
context, no s'ha d'entendre aquesta
«fe» en el sentit teologic, sino en el
sentit corrent de «confianca». No es
tracta només de no sospitar que
l'altre estigui mentint o enganyant.
Aquesta confianga basica reconeix la
llum encesa per Déu, que s'amaga
rere la foscor, o la brasa que encara
crema sota de les cendres.

115. Aquesta mateixa confianca fa
possible una relacio de llibertat. No
cal controlar l'altre, seguir
minuciosament els seus passos, per



evitar que escapi dels nostres bracos.
L'amor confia, deixa en llibertat,
renuncia a controlar-ho tot, a
posseir, a dominar. Aquesta llibertat,
que fa possible espais d'autonomia,
obertura al moén i noves
experiéncies, permet que la relacio
s'enriqueixi i no es converteixi en un
cercle tancat sense horitzons. Aixi,
els conjuges, en retrobar-se, poden
viure l'alegria de compartir el que
han rebut i apres fora del cercle
familiar. Al mateix temps, fa possible
la sinceritat i la transparencia,
perque quan un sap que els altres
confien en ell i valoren la bondat
basica del seu ésser, llavors es
mostra tal com és, sense ocultacions.
Algu que sap que sempre sospiten
d'ell, que el jutgen sense compassio,
que no l'estimen de manera
incondicional, preferira guardar els
seus secrets, amagar les seves
caigudes i debilitats, fingir el que no
és. En canvi, una familia on regna
una basica i afectuosa confiancga, i on



sempre es torna a confiar malgrat
tot, permet que emergeixi la
veritable identitat dels seus
membres, i fa que espontaniament es
rebutgin I'engany, la falsedat o la
mentida.

Tot ho espera

116. Panta elpizei: no desespera del
futur. Connectat amb la paraula
anterior, indica l'espera de qui sap
que l'altre pot canviar. Sempre
s'espera que sigui possible una
maduracio, un sorprenent esclat de
bellesa, que les potencialitats més
ocultes del seu ésser germinin algun
dia. No vol dir que tot vagi a canviar
en aquesta vida. Implica acceptar
que algunes coses no succeeixin com
un desitja, siné que potser Déu
escrigui dret amb les linies tortes
d'una persona i tregui algun bé dels
mals que ella no aconsegueixi
superar en aquesta terra.



117. Aqui es fa present l'esperanca en
tot el seu sentit, perque inclou la
certesa d'una vida meés enlla de la
mort. Aquesta persona, amb totes les
seves debilitats, esta cridada a la
plenitud del cel. Alla, completament
transformada per la resurreccio6 de
Crist, ja no existiran les seves
fragilitats, les seves foscors ni les
seves patologies. Alla el veritable
ésser d'aquesta persona brillara amb
tota la seva potencia de bé i de
bellesa. Aix0 també ens permet,
enmig de les molesties d'aquesta
terra, contemplar aquesta persona
amb una mirada sobrenatural, a la
llum de l'esperanca, i esperar
aquesta plenitud que un dia rebra en
el Regne celestial, encara que ara no
sigui visible.

Tot ho suporta

118. Panta hypoménei vol dir que
suporta amb esperit positiu totes les
contrarietats. Es mantenir-se ferm



enmig d'un ambient hostil. No
consisteix només a tolerar algunes
coses molestes, sind en quelcom més
ampli: una resisténcia dinamica i
constant, capa¢ de superar qualsevol
desafiament. Es amor malgrat tot,
encara que tot el context convidi a
una altra cosa. Manifesta una quota
d'heroisme tossut, de poténcia en
contra de tot corrent negatiu, una
opciod pel bé que res no pot
enderrocar. Aix0 em recorda
aquelles paraules de Martin Luther
King, quan tornava a optar per
I'amor fratern fins i tot enmig de les
pitjors persecucions i humiliacions:
«La persona que més t’odia, té alguna
cosa bona en ell; fins i tot la nacié
que més odia, té alguna cosa bona en
ella; fins i tot la raca que més odia, té
alguna cosa bona en ella. I quan
arribes al punt en que mires la cara
de cada home i veus molt dintre d'ell
allo que la religio anomena la
"imatge de Déu", comences a estimar-
lo malgrat tot. No importa el que faci,



veus la imatge de Déu alla. Hi ha un
element de bondat del qual mai no
pots desfer-te. [...] Una altra manera
per estimar el teu enemic és aquesta:
quan es presenta l'oportunitat de
derrotar el teu enemic, aquest és el
moment en qué has de decidir no fer-
ho. [.. .] Quan t'eleves al nivell de
I'amor, de la seva gran bellesa i
poder, I'inic que busques derrotar és
els sistemes malignes. A les persones
atrapades en aquest sistema, les
estimes, pero tractes de derrotar
aquest sistema. [...] Odi per odi
només intensifica 'existencia de I'odi
1 del mal en I'univers. Si jo et colpejo
i tu em dones cops, i et torno el cop i
tu me’l tornes, i aixi successivament,
és evident que s'arriba fins a l'infinit.
Simplement mai no s’acaba. En algun
lloc, algu ha de tenir una mica de
sentit, i aquesta és la persona forta.
La persona forta és la persona que
pot trencar la cadena de 1'odji, la
cadena del mal. [...] Algu ha de tenir
prou religio i moral per tallar-la i



injectar dins de la propia estructura
de I'univers aquest element fort i
poderds de I'amor».[114]

119. En la vida familiar cal conrear
aquesta forca de 1'amor, que permet
lluitar contra el mal que I'amenaca.
L'amor no es deixa dominar per la
rancunia, el menyspreu envers les
persones, el desig de ferir o de fer
pagar quelcom. L'ideal cristia, i de
manera particular en la familia, és
amor malgrat tot. A vegades
m’admira, per exemple, l'actitud de
persones que han hagut de separar-
se del seu conjuge per protegir-se de
la violéncia fisica i, tanmateix, per la
caritat conjugal que sap anar més
enlla dels sentiments, han estat
capacos de procurar el seu bé, encara
que sigui a través d'altres, en
moments de malaltia, de sofriment o
de dificultat. Aixo també és amor
malgrat tot.

Créixer en la caritat conjugal



120. L'himne de sant Pau, que hem
recorregut, ens permet donar pas a
la caritat conjugal. Es I'amor que
uneix els esposos,[115] santifica,
enriquit i il-luminat per la gracia del
sagrament del matrimoni. Es una
«unio afectiva»,[116] espiritual i
oblativa, pero que recull en sila
tendresa de l'amistat i la passio
erotica, encara que és capagc de
subsistir tot i que els sentiments i la
passio es debiliten. El Papa Pius XI
ensenyava que aquest amor amara
tots els deures de la vida conjugal i
«té com la primacia de la noblesa».
[117] Perque aquest amor fort, vessat
per I'Esperit Sant, és reflex de
I'Alianca indestructible entre Crist i
la humanitat que va culminar en el
lliurament fins a la fi, a la creu:
«L'Esperit que infon el Senyor renova
el cor i fa I'home ila dona capacgos
d'estimar-se com Crist ens va
estimar. L'amor conjugal arriba
d'aquesta manera a aquella plenitud



a la qual esta ordenat interiorment,
la caritat conjugal».[118]

121. El matrimoni és un signe
precios, perque «quan un home i una
dona celebren el sagrament del
matrimoni, Déu, per dir-ho aixi, es
"reflecteix" en ells, imprimeix en ells
els propis trets i el caracter indeleble
del seu amor. El matrimoni és la
imatge de I'amor de Déu per
nosaltres. També Déu, en efecte, és
comunio: les tres Persones del Pare,
Fill i Esperit Sant viuen des de
sempre i per sempre en unitat
perfecta. I és precisament aquest el
misteri del matrimoni: Déu fa dels
dos esposos una sola existencia».
[119] Aix0 té consequéncies molt
concretes i quotidianes, perque els
esposos, «en virtut del sagrament,
son investits d'una auténtica missio,
perque puguin fer visible, a partir de
les coses senzilles, ordinaries, I'amor
amb que Crist estima la seva Església,



que continua donant la vida per
ella».[120]

122. No obstant aixo, no convé
confondre plans diferents: no s’ha de
llancar sobre dues persones
limitades el gran pes d'haver de
reproduir de manera perfecta la unié
que hi ha entre Cristila seva
Església, perqué el matrimoni com a
signe implica «un procés dinamic,
que avanga gradualment amb la
progressiva integracid dels dons de
Déu».[121]

Tota la vida, tot en comu

123. Després de 'amor que ens uneix
a Déu, I'amor conjugal és la «maxima
amistat».[122] Es una unié que té
totes les caracteristiques d'una bona
amistat: recerca del bé de l'altre,
reciprocitat, intimitat, tendresa,
estabilitat, 1 una semblanca entre els
amics que es va construint amb la
vida compartida. Pero el matrimoni
afegeix a tot aix0 una exclusivitat



indissoluble, que s'expressa en el
projecte estable de compartir i
construir junts tota l'existéncia.
Siguem sincers i reconeguem els
senyals de la realitat: qui esta
enamorat no es planteja que aquesta
relacio pugui ser només per un
temps; qui viu intensament 1'alegria
de casar-se no esta pensant en
quelcom passatger; els qui
acompanyen la celebracio d'una unio
plena d'amor, encara que fragil,
esperen que pugui perdurar en el
temps; els fills no sols volen que els
seus pares s'estimin, sino també que
siguin fidels i continuin sempre
junts. Aquests i altres signes mostren
que en la naturalesa mateixa de
I'amor conjugal hi ha I'obertura a
allo que és definitiu. La unio que
cristal-litza en la promesa
matrimonial per sempre, és més que
una formalitat social o una tradicio,
perque arrela en les inclinacions
espontanies de la persona humana. I,
per als creients, és una alianca



davant Déu que reclama fidelitat: «EIl
Senyor és testimoni entre tu i la dona
de la teva joventut, a la qual tu has
trait, i aixo que era la teva companya,
la dona de la teva alianga. [... ] No
traeixis 1'esposa de la teva joventut.
Perqué jo odio el repudi» (Ml
2,14.15-16).

124. Un amor feble o malalt, incapac
d'acceptar el matrimoni com un
desafiament que requereix lluitar,
renéixer, reinventar-se i comencar
sempre de nou fins a la mort, no pot
sostenir un nivell alt de compromis.
Cedeix a la cultura del provisori, que
impedeix un procés constant de
creixement. Pero «prometre un amor
per sempre és possible quan es
descobreix un pla que sobrepassa els
propis projectes, que ens sosté i ens
permet lliurar totalment el nostre
futur a la persona estimada».[123]
Que aquest amor pugui travessar
totes les proves i mantenir-se fidel en
contra de tot, suposa el do de la



gracia que l'enforteix i l'eleva. Com
deia sant Robert Bellarmino: «El fet
que un home i una dona s'uneixin en
un lligam exclusiu i indissoluble, de
manera que no puguin separar-se,
qualssevol que siguin les dificultats, i
tot i que s'hagi perdut I'esperanca de
la prole, aix0 no pot esdevenir-se
sense un gran misteri».[124]

125. El matrimoni, a més, és una
amistat que inclou les notes propies
de la passio, pero orientada sempre a
una unio6 cada vegada més ferma i
intensa. Perqué «no ha estat fet
només per a la procreacio» sino per
tal que I'amor mutu «es manifesti,
progressi i maduri segons un ordre
recte».[125] Aquesta amistat peculiar
entre un home 1 una dona adquireix
un caracter totalitzant que només es
dona en la unio conjugal.
Precisament pel fet de ser totalitzant,
aquesta uni6 també és exclusiva,
fidel i oberta a la generacio. Es
comparteix tot, adhuc la sexualitat,



sempre amb el respecte reciproc. El
Concili Vatica IT ho va expressar
dient que «unint valors humans i
divins, un tal amor condueix els
esposos al do lliure i mutu de si
mateixos, demostrat amb sentiments
1 gestos de tendresa, 1 n'impregna
tota la vida».[126]

Alegria i bellesa

126. En el matrimoni convé tenir
cura de l'alegria de I'amor. Quan la
recerca del plaer és obsessiva, es
tanca en una sola cosa i incapacita
per trobar un altre tipus de
satisfaccions. L'alegria, en canvi,
amplia la capacitat de gaudir i
permet de trobar gust en realitats
variades, fins i tot en les etapes de la
vida on el plaer s'apaga. Per aixo
deia sant Tomas que es fa servir la
paraula «alegria» per referir-se a la
dilatacio de I'amplitud del cor.[127]
L'alegria matrimonial, que es pot
viure fins i tot enmig del dolor,



implica acceptar que el matrimoni és
una necessaria combinacio de goigs i
d'esforcos, de tensions i de descans,
de sofriments i d'alliberaments, de
satisfaccions i de recerques, de
moleésties i de plaers, sempre en el
cami de 'amistat, que mou els
esposos a cuidar-se: «es presten
mutuament ajuda i servei».[128]

127. L'amor d'amistat s’anomena
«caritat» quan es capta i s’aprecia
I’'«alt valor» que té l'altre.[129] La
bellesa -I’«alt valor» de l'altre, que no
coincideix amb els seus atractius
fisics o psicologics— ens permet de
gustar la sacralitat de la seva
persona, sense la imperiosa
necessitat de posseir-la. En la societat
de consum el sentit estetic
s'empobreix, i aixi s'apaga 1'alegria.
Tot existeix per ser comprat, posseit
0 consumit; també les persones. La
tendresa, en canvi, és una
manifestacio d'aquest amor que
s'allibera del desig de la possessio



egoista. Ens porta a vibrar davant
d'una persona amb un immens
respecte i amb un cert temor de fer-li
mal o de llevar-li la seva llibertat.
L'amor a l'altre implica aquest gust
de contemplar i de valorar allo que
és bell i sagrat del seu ésser personal,
que existeix més enlla de les meves
necessitats. Aixo em permet buscar
el seu bé també quan sé que no pot
ser meu o quan s'ha tornat
fisicament desagradable, agressiu o
molest. Per aixo, «de I'amor pel qual
a un li és grata una altra persona
depeén el fet que li doni alguna cosa
de franc».[130]

128. L'experiéencia estetica de I'amor
s'expressa en aquesta mirada que
contempla l'altre com un fi en si
mateix, encara que estigui malalt,
vell o privat d'atractius sensibles. La
mirada que valora té una enorme
importancia, i escatimar-la sol fer
mal. Quantes coses fan de vegades
els conjuges i els fills per a ser mirats



i tinguts en compte! Moltes ferides i
crisis s'originen quan deixem de
contemplar-nos. Aixo és el que
expressen algunes queixes i reclams
que s'escolten a les families: «<El meu
marit no em mira, per a ell sembla
que soc invisible». «Per favor,
mira’m quan et parlo». «La meva
dona ja no em mira, ara nomeés té ulls
per als seus fills». «A casa meva jo no
interesso a ningu, i ni tan sols em
veuen, com Si no existis». L'amor
obre els ulls i permet veure, més
enlla de tot, el molt que val un ésser
huma.

129. L'alegria d'aquest amor
contemplatiu ha de ser conreada. Ja
que estem fets per estimar, sabem
que no hi ha major alegria que un bé
compartit: «Dona i rep, gaudeix-

ne» (Sir 14,16). Les alegries més
intenses de la vida brollen quan es
pot provocar la felicitat dels altres,
en una anticipacio del cel. Cal
recordar la feli¢ escena del film El



festi de Babette, on la generosa
cuinera rep una abracada agraida i
un elogi: «Com delectaras els
angels!». Es dolg i reconfortant
l'alegria de provocar delit en els
altres, de veure'ls gaudir. Aquest
goig, efecte de I'amor fratern, no és el
de la vanitat de qui es mira a si
mateix, sing el de I'amant que es
complau en el bé de 1'ésser estimat,
que es vessa en l'altre i es torna
fecund en ell.

130. D'altra banda, 1'alegria es renova
en el dolor. Com deia sant Agusti:
«Com més gran ha estat el perill a la
batalla, més gran és la joia en el
triomf».[131] Després d'haver patit i
lluitat junts, els conjuges poden
experimentar que ha valgut la pena,
perque han aconseguit alguna cosa
bona, han apreés alguna cosa junts, o
perque poden valorar més el que
tenen. Poques alegries humanes son
tan fondes i festives com quan dues
persones que s'estimen han



conquerit junts alguna cosa que els
ha costat un gran esfor¢ compartit.

Casar-se per amor

131. Vull dir als joves que res de tot
aixo no es veu perjudicat quan
I'amor assumeix la modalitat de la
institucié matrimonial. La uni6 troba
en aquesta institucio la manera de
canalitzar la seva estabilitat i el seu
creixement real i concret. Es veritat
que l'amor és molt més que un
consentiment extern o que una
especie de contracte matrimonial,
pero també és cert que la decisi6 de
donar al matrimoni una configuracio
visible a la societat, amb uns
determinats compromisos, manifesta
la seva rellevancia: mostra la serietat
de la identificacié amb l'altre, indica
una superacio de l'individualisme
adolescent, i expressa la ferma opcio
de pertanyer l'un a l'altre. Casar-se és
una manera d'expressar que
realment s'ha abandonat el niu



matern per teixir altres llagos forts i
assumir una nova responsabilitat
davant d'una altra persona. Aixo val
molt més que una simple associacio
espontania per a la gratificacio
mutua, que seria una privatitzacio
del matrimoni. El matrimoni com a
institucio social és proteccio i
instrument per al compromis mutu,
per a la maduracio de l'amor, perque
I'opcio per l'altre creixi en solidesa,
concrecio i profunditat, i al seu torn
perque pugui complir la seva missio
en la societat. Per aixo, el matrimoni
va més enlla de tota moda passatgera
i persisteix. La seva essencia esta
arrelada en la naturalesa mateixa de
la persona humana i del seu caracter
social. Implica una serie
d'obligacions, pero que brollen del
mateix amor, d'un amor tan decidit i
generos que és capag d'arriscar el
futur.

132. Optar pel matrimoni d'aquesta
manera, expressa la decisio real i



efectiva de convertir dos camins en
un unic cami, passi el que passi i
malgrat qualsevol desafiament. Per
la serietat que té aquest compromis
public d'amor, no pot ser una decisio
precipitada, pero per aquesta
mateixa rad tampoc no se la pot
postergar indefinidament.
Comprometre amb un altre d'una
manera exclusiva i definitiva sempre
té una quota de risc i d'agosarada
aposta. El rebuig d'assumir aquest
compromis és egoista, interessat,
mesqui, no acaba de reconéixer els
drets de l'altre i no acaba de
presentar-lo a la societat com a digne
de ser estimat incondicionalment.
D'altra banda, els que estan
veritablement enamorats tendeixen
a manifestar als altres el seu amor.
L'amor concretat en un matrimoni
contret davant els altres, amb tots els
compromisos que deriven d'aquesta
institucionalitzacié, és manifestacio i
resguard d'un «si» que es dona sense
reserves i sense restriccions. Aquest



«8i» significa dir a l'altre que sempre
podra confiar, que no sera
abandonat quan perdi atractiu, quan
hi hagi dificultats o quan s'ofereixin
noves opcions de plaer o d'interessos
egoistes.

Amor que es manifesta i creix

133. L'amor d'amistat unifica tots els
aspectes de la vida matrimonial, i
ajuda els membres de la familia a
seguir endavant en totes les etapes.
Per aixo, els gestos que expressen
aquest amor han de ser
constantment cultivats, sense
mesquinesa, plens de paraules
generoses. En la familia «cal fer
servir tres paraules. Voldria repetir-
ho. Tres paraules: si et plau, gracies,
disculpa. Tres paraules clau!».[132]
«Quan en una familia no s'és un
intrus i es demana "si et plau”, quan
en una familia no s'és egoista i
s'apreén a dir "gracies", i quan en una
familia un s'adona que ha fet una



cosa dolenta i sap demanar
"disculpa", en aquesta familia hi ha
pauihi ha alegria».[133] No siguem
mesquins en 1'us d'aquestes paraules,
siguem generosos a repetir-les dia a
dia, perque «alguns silencis pesen, de
vegades fins i tot en la familia, entre
marit i muller, entre pares i fills,
entre germans».[134] En canvi, les
paraules adequades, dites en el
moment just, protegeixen i alimenten
I'amor dia rere dia.

134. Tot aixo0 es realitza en un cami
de permanent creixement. Aquesta
forma tan particular d'amor que és el
matrimoni, esta cridada a una
constant maduracid, perque cal
aplicar-li sempre allo que sant Tomas
d'Aquino deia de la caritat: «La
caritat, per rao de la seva naturalesa,
no té limit d'augment, ja que és una
participacio de la infinita caritat, que
és I'Esperit Sant. [...] Tampoc per part
del subjecte no se li pot prefixar un
limit, perque en créixer la caritat,



sobrecreix també la capacitat per a
un augment superior».[135] Sant Pau
exhortava amb forca: «Que el Senyor
us faci progressar i sobreabundar en
I'amor dels uns envers els

altres» (1Te 3,12); 1 afegeix: «Quant a
I'amor mutu [...] us exhortem,
germans, a continuar progressant
més i més» (1Te 4,9-10). Més i més.
L'amor matrimonial no es cuida
primordialment parlant de la
indissolubilitat com una obligacio, o
repetint una doctrina, sin6
consolidant-lo gracies a un
creixement constant sota I'impuls de
la gracia. L'amor que no creix
comenca a correr riscos, i nomes
podem créixer responent a la gracia
divina amb més actes d'amor, amb
actes d'afecte més frequients, més
intensos, mes generosos, més
tendres, més alegres. El maritila
muller «experimenten el sentit de la
propia unitat i ’assoleixen cada cop
més plenament».[136] El do de
I'amor divi que es vessa en els



esposos és al mateix temps una crida
a un constant desenvolupament
d'aquest regal de la gracia.

135. No fan bé algunes fantasies
sobre un amor idil'lic i perfecte,
privat aixi de tot estimul per créixer.
Una idea celestial de 1'amor terrenal
oblida que el millor és el que encara
no ha estat assolit, el vi madurat amb
el temps. Com van recordar els
Bisbes de Xile, «no hi ha les families
perfectes que ens proposa la
propaganda fal-la¢ i consumista. En
elles no passen els anys, no existeix
la malaltia, el dolor ni la mort [...] La
propaganda consumista mostra una
fantasia que no té res a veure amb la
realitat que han d'afrontar, en el dia
a dia, els pares i mares de familia».
[137] Es més sa acceptar amb
realisme els limits, els desafiaments o
la imperfeccio, i escoltar la crida a
créixer junts, a madurar l'amoria
conrear la solidesa de la unio, passi
el que passi.



El didleg

136. El dialeg és una forma
privilegiada i indispensable de viure,
expressar i madurar I'amor a la vida
matrimonial i familiar. Pero suposa
un llarg i esforcat aprenentatge.
Homes i dones, adults i joves, tenen
maneres diferents de comunicar-se,
fan servir un llenguatge diferent, es
mouen amb altres codis. La manera
de preguntar, la forma de respondre,
el to utilitzat, el moment i molts
factors més, poden condicionar la
comunicacio. A més, sempre cal
desenvolupar algunes actituds que
son expressio d'amor i fan possible el
dialeg autentic.

137. Donar-se temps, temps de
qualitat, que consisteix a escoltar
amb paciencia i atencid, fins que
l'altre hagi expressat tot el que
necessitava. Aixo requereix l'ascesi
de no comencar a parlar abans del
moment adequat. En lloc de



comengar a donar opinions o
consells, cal assegurar-se haver
escoltat tot el que 'altre necessita
dir. Aixo implica fer un silenci
interior per escoltar sense sorolls al
cor o a la ment: despullar-se de tot
correr, deixar de banda les propies
necessitats i urgencies, fer espai.
Moltes vegades un dels conjuges no
necessita una solucio als seus
problemes, sind ser escoltat. Ha de
sentir que s'ha percebut la seva pena,
la seva desil-lusio, la seva por, la seva
ira, la seva esperanca, el seu somni.
Pero son freqients laments com
aquests: «No m'escolta. Quan sembla
que ho esta fent, en realitat esta
pensant en una altra cosa». «Parlo i
sento que esta esperant que acabi
d'una vegada». «Quan parlo intenta
canviar de tema, o em dona respostes
rapides per tancar la conversa».

138. Desenvolupar I'habit de donar
importancia real a l'altre. Es tracta
de valorar la seva persona, de



reconeixer que té dret a existir, a
pensar de manera autonoma i a ser
feli¢c. Mai no s’ha de restar
importancia al que digui o reclami,
encara que sigui necessari expressar
el propi punt de vista. Aqui se
sobreentén la conviccié que tots
tenen alguna cosa a aportar, perque
tenen una altra experiéencia de la
vida, perqué miren des d'un altre
punt de vista, perqué han
desenvolupat altres preocupacions i
tenen altres habilitats i intuicions. Es
possible reconéixer la veritat de
I'altre, el valor de les seves
preocupacions més profundesiel
rerefons del que diu, fins i tot rere
paraules agressives. Per aixo cal
intentar de posar-se al seu lloc 1
interpretar el fons del seu cor,
detectar el que l'apassiona, i prendre
aquesta passio com a punt de partida
per aprofundir en el dialeg.

139. Amplitud mental, per no tancar-
se amb obsessio en unes poques



idees, i flexibilitat per poder
modificar o completar les propies
opinions. Es possible que, del meu
pensament i del pensament de l'altre
pugui sorgir una nova sintesi que
enriqueixi a tots dos. La unitat a la
qual cal aspirar no és uniformitat,
sind una «unitat en la diversitat», o
una «diversitat reconciliada». En
aquest estil enriquidor de comunio
fraterna, les diferencies es troben, es
respecten i es valoren, pero
mantenint diversos matisos i accents
que enriqueixen el bé comu. Cal
alliberar-se de 1'obligacio de ser
iguals. També es necessita astucia
per advertir a temps les
«interferéncies» que puguin
apareixer, de manera que no
destrueixin un procés de dialeg. Per
exemple, reconéixer els mals
sentiments que vagin sorgint i
relativitzar-los perqué no
perjudiquin la comunicacid. Es
important la capacitat d'expressar el
que un sent sense fer mal; utilitzar



un llenguatge i una manera de parlar
que pugui ser més facilment acceptat
o tolerat per l'altre, encara que el
contingut sigui exigent; plantejar els
propis reclams pero sense
descarregar la ira com a forma de
venjanca, i evitar un llenguatge
moralitzant que només busqui
agredir, ironitzar, culpar, ferir.
Moltes discussions en la parella no
son per questions molt greus. A
vegades es tracta de coses petites, poc
transcendents, pero el que altera els
anims és la manera de dir-les o
I'actitud que s'assumeix en el dialeg.

140. Tenir gestos de preocupacio per
l'altre 1 demostracions d'afecte.
L'amor supera les pitjors barreres.
Quan es pot estimar algu, o quan ens
sentim estimats per ell, aconseguim
entendre millor el que vol expressar
i fer-nos entendre. Superar la
fragilitat que ens porta a tenir-li por
a l'altre, com si fos un «competidor».
Es molt important fundar la propia



seguretat en opcions profundes,
conviccions o valors, i no a guanyar
una discussio o en el fet que ens
donin la rao.

141. Finalment, reconeguem que
perque el dialeg valgui la pena cal
tenir alguna cosa a dir, 1 aixo
requereix una riquesa interior que
s'alimenta en la lectura, la reflexio
personal, la pregaria i l'obertura a la
societat. Altrament, les converses es
tornen avorrides i inconsistents.
Quan cap dels conjuges no es cultiva
ino hi ha una varietat de relacions
amb altres persones, la vida familiar
es torna endogamica i el dialeg
s'empobreix.

Amor apassionat

142. El Concili Vatica II ensenya que
aquest amor conjugal «abasta el bé
de tota la persona, i, per tant, pot
enriquir amb una dignitat peculiar
les expressions del cos i de I'esperit, i
ennoblir-les com a signes especials



de 'amistat conjugal».[138] Per
alguna cosa sera que un amor sense
plaer ni passio no és suficient per a
simbolitzar la unio del cor huma
amb Déu: «Tots els mistics han
afirmat que l'amor sobrenatural i
I'amor celestial troben els simbols
que busquen en I'amor matrimonial,
més que en l'amistat, més que en el
sentiment filial o a la dedicaci6 a una
causa. [ el motiu rau justament en la
seva totalitat».[139] Per queé llavors
no aturar-nos a parlar dels
sentiments 1 de la sexualitat en el
matrimoni?

El mon de les emocions

143. Desitjos, sentiments, emocions,
allo que els classics anomenaven
«passions», tenen un lloc important
en el matrimoni. Es produeixen quan
un «altre» es fa presenties
manifesta en la propia vida. Es propi
de tot ésser vivent tendir cap a una
altra cosa, i aquesta tendencia té



sempre senyals afectius basics: el
plaer o el dolor, I'alegria o la pena, la
tendresa o la por. Son el pressuposit
de l'activitat psicologica més
elemental. L'ésser huma és un vivent
d'aquesta terra, i tot el que fa i busca
esta carregat de passions.

144. Jesus, com a veritable home,
vivia les coses amb una carrega
d'emotivitat. Per aixo I’entristia el
rebuig de Jerusalem (cf. Mt 23,37), 1
aquesta situacio li arrencava
llagrimes (cf. Lc 19,41). També es
compadia davant el sofriment de la
gent (cf. Mc 6,34). Veient plorar els
altres, es commovia i es torbava (cf.
Jn 11,33), 1 ell mateix plorava la mort
d'un amic (cf. Jn 11,35). Aquestes
manifestacions de la seva sensibilitat
mostraven fins a quin punt el seu cor
huma estava obert als altres.

145. Experimentar una emocio no és
una cosa moralment bona ni dolenta
en si mateixa.[140] Comengar a



sentir desig o rebuig no és pecaminos
ni reprotxable. El que és bo o dolent
és l'acte que un faci mogut o
acompanyat per una passio. Pero si
els sentiments sGn promoguts,
buscats i, a causa d'ells, cometem
males accions, el mal es troba en la
decisio d'alimentar-los i en els actes
dolents que se’n segueixen. En la
mateixa linia, sentir gust per algu no
vol dir de per si que sigui un bé. Si
amb aquest gust jo busco que
aquesta persona es converteixi en la
meva esclava, el sentiment estara al
servei del meu egoisme. Creure que
som bons només perque «sentim
coses» és un gran engany. Hi ha
persones que se senten capaces d'un
gran amor nomes perque tenen una
gran necessitat d'afecte, pero no
saben lluitar per la felicitat dels
altres i viuen tancades en els seus
propis desitjos. En aquest cas, els
sentiments distreuen dels grans
valors i oculten un egocentrisme que



no fa possible conrear una vida sana
i feli¢ en familia.

146. D'altra banda, si una passio
acompanya l'acte lliure, pot
manifestar la profunditat d'aquesta
opciod. L'amor matrimonial porta a
procurar que tota la vida emotiva
esdevingui un bé per a la familia i
estigui al servei de la vida en comu.
La maduresa arriba a una familia
quan la vida emotiva dels seus
membres es transforma en una
sensibilitat que no domina ni
enfosqueix les grans opcions i els
valors sind que respecta la llibertat
de cadascu,[141] brolla d'ella,
I'enriqueix, I'embelleix i la fa més
harmoniosa per al bé de tots.

Déu estima el goig dels seus fills

147. Aix0 requereix un cami
pedagogic, un procés que inclou
renuncies. Es una conviccié de
I'Església que moltes vegades ha estat
rebutjada, com si fos enemiga de la



felicitat humana. Benet XVI recollia
aquest questionament amb gran
claredat: «L'Església, amb els seus
preceptes i prohibicions, no
converteix potser en amarga la cosa
més bella de la vida? No posa potser
cartells de prohibici6é precisament
alli on l'alegria, predisposada en
nosaltres pel Creador, ens ofereix
una felicitat que ens fa pregustar
quelcom del que és divi?».[142] Pero
ell responia que, si bé no han faltat
exageracions o ascetismes desviats
en el cristianisme, I'ensenyament
oficial de 1'Església, fidel a les
Escriptures, no va rebutjar «l'eros
com a tal, sin6é que va declarar
guerra a la seva desviacio
destructora, ja que la falsa
divinitzacio de l'eros [...] el priva de
seva dignitat divina i el
deshumanitza».[143]

148. L'educacio6 de I'emotivitat i de
I'instint és necessaria, i per aixo a
vegades és indispensable posar-se



algun limit. L'excés, el descontrol,
'obsessio per un sol tipus de plaers,
acaben per afeblir i emmalaltir el
plaer mateix,[144] i danyen la vida
de la familia. De veritat es pot fer un
bonic cami amb les passions, la qual
cosa vol dir orientar-les cada vegada
més en un projecte d’autodonacio i
de plena realitzacio de si mateix, que
enriqueix les relacions
interpersonals en el si de la familia.
No implica renunciar a instants
d'intens goig,[145] sino6 assumir-los
com entreteixits amb altres moments
de lliurament generos, d'espera
pacient, de cansament inevitable,
d'esfor¢ per un ideal. La vida en
familia és tot aix0 i mereix ser
viscuda sencera.

149. Alguns corrents espirituals
insisteixen a eliminar el desig per
alliberar-se del dolor. Pero nosaltres
creiem que Déu estima el goig de
I'ésser huma, que ell va crear-ho tot
«perque en fruim» (1Tm 6,17).



Deixem brollar I'alegria davant la
seva tendresa quan ens proposa:
«Fill, tracta’t bé [...] No et privis de
passar un dia feli¢» (Sir 14,11.14). Un
matrimoni també respon a la
voluntat de Déu seguint aquesta
invitacio biblica: «Alegra't en el dia
feli¢c» (Qoh 7,14). La questio és tenir
la llibertat per acceptar que el plaer
trobi altres formes d'expressio en els
diferents moments de la vida,
d'acord amb les necessitats de l'amor
mutu. En aquest sentit, es pot acollir
la proposta d'alguns mestres
orientals que insisteixen a ampliar la
consciéencia, per no quedar presos en
una experiéncia molt limitada que
ens tanqui les perspectives. Aquesta
ampliacio de la consciéncia no és la
negacio o la destruccio del desig sino
la seva dilatacio i el seu
perfeccionament.

La dimensio erotica de l'amor



150. Tot aix0 ens porta a parlar de la
vida sexual del matrimoni. Déu
mateix va crear la sexualitat, que és
un regal meravellds per a les seves
criatures. Quan se la conrea i s'evita
el seu descontrol, és per impedir que
es produeixi '«empobriment d'un
valor autentic».[146] Sant Joan Pau II
va rebutjar que 'ensenyament de
I'Església porti a «una negacio del
valor del sexe huma», o que
simplement el toleri «per la
necessitat mateixa de la procreacio».
[147] La necessitat sexual dels
esposos no és objecte de menyspreu,
1 «no es tracta de cap manera de
posar en qlestio aquesta necessitat».
[148]

151. Als qui tenen por que en
I'educacio de les passions i de la
sexualitat es perjudiqui
I'espontaneitat de I'amor sexuat, sant
Joan Pau II els responia que 1'ésser
huma «esta cridat a la plena i
madura espontaneitat de les



relacions», que «és el fruit gradual
del discerniment dels impulsos del
propi cor».[149] Es una cosa que es
conquesta, ja que tot ésser huma «ha
d'aprendre amb perseveranca i
coherencia el que és el significat del
cos».[150] La sexualitat no és un
recurs per a gratificar o entretenir, ja
que és un llenguatge interpersonal
on l'altre és pres seriosament, amb el
seu sagrat i inviolable valor. Aixi, «el
cor huma es fa particip, per dir-ho
aixi, d'una altra espontaneitat».[151]
En aquest context, 'erotisme apareix
com a manifestacid especificament
humana de la sexualitat. S'hi pot
trobar «el significat esponsal del cos i
I'autentica dignitat del do».[152] En
les seves catequesis sobre la teologia
del cos huma, va ensenyar que la
corporeitat sexuada «€s no sols font
de fecunditat i de procreacié», sind
que posseeix «la capacitat
d'expressar I'amor: aquest amor
precisament en el qual I'home-
persona esdevé do».[153] El més sa



erotisme, tot i que esta unit a una
recerca de plaer, suposa l'admiracio,
1 per aixo pot humanitzar els
impulsos.

152. Llavors, de cap manera no
podem entendre la dimensid erotica
de I'amor com un mal permés o com
un pes a tolerar pel bé de la familia,
sin6 com a do de Déu que embelleix
el trobament dels esposos. Essent
una passio sublimada per un amor
que admira la dignitat de l'altre,
esdevé una «plena i netissima
afirmacié amorosa», que ens mostra
de quina meravelles és capag el cor
huma i aixi, per un moment, «se sent
que l'existéncia humana ha estat un
exit».[154]

Violéncia i manipulacio

153. Dins el context d'aquesta visio
positiva de la sexualitat, és oportu
plantejar el tema en la seva integritat
i amb un sa realisme. Perqué no
podem ignorar que moltes vegades la



sexualitat es despersonalitza i també
s'omple de patologies, de tal manera
que «passa a ser cada vegada més
ocasio i instrument d'afirmacio del
propi jo i de satisfaccio egoista dels
propis desitjos i instints».[155] En
aquesta época esdevé molt arriscat
que també la sexualitat sigui
posseida per l'esperit verinds de
I'«usa illenca». El cos de 1'altre és
amb frequencia manipulat, com una
cosa que es reté mentre dona
satisfaccid i es menysprea quan perd
atractiu. ¢Per ventura es poden
ignorar o dissimular les constants
formes de domini, prepotencia, abus,
perversid i violencia sexual, que sén
producte d'una desviacio del
significat de la sexualitat i que
sepulten la dignitat dels altres ila
crida a I'amor sota una fosca recerca
de si mateix?

154. No és sobrer recordar que, fins i
tot dins del matrimoni, la sexualitat
pot esdevenir font de sofriment i de



manipulacio. Per aixo hem de
reafirmar amb claredat que «un acte
conjugal imposat al conjuge sense
considerar la seva situacio actual i
els seus legitims desitjos, no és un
veritable acte d'amor; i prescindeix
per tant d'una exigencia del recte
ordre moral en les relacions entre els
esposos».[156] Els actes propis de la
unio sexual dels conjuges responen a
la naturalesa de la sexualitat volguda
per Déu si sén viscuts «de manera
veritablement humana».[157] Per
aix0, sant Pau exhortava: «Que ningu
no perjudiqui els altres germans ni
s'aprofiti d'ells» (1Te 4,6). Si bé ell
escrivia en una época en que
dominava una cultura patriarcal, on
la dona es considerava un ésser
completament subordinat a I'home,
va ensenyar tanmateix que la
sexualitat ha de ser una quiestio de
conversa entre els conjuges:
plantejar la possibilitat de postergar
les relacions sexuals per un temps,
pero «de comu acord» (1Co 7,5).



155. Sant Joan Pau II va fer un
advertiment molt subtil quan va dir
que I'home i la dona estan
«amenacats per la insaciabilitat».
[158] Es a dir, s6n cridats a una uni6
cada vegada més intensa, pero el risc
rau a pretendre esborrar les
diferencies i aquesta distancia
inevitable que hi ha entre els dos.
Perqueé cada un posseeix una dignitat
propia i intransferible. Quan la
preciosa pertinenca reciproca es
transforma en domini, «canvia
essencialment l'estructura de
comunio en la relacio interpersonal».
[159] A la logica del domini, el
dominador també acaba negant la
seva propia dignitat,[160] i en
definitiva deixa «d'identificar-se
subjectivament amb el propi cos»,
[161] ja que li treu tot significat. Viu
el sexe com a evasio de si mateix i
com a renuncia a la bellesa de la
unio.



156. Es important ser clars en el
rebuig de tota forma de submissio
sexual. Per aix0 convé evitar tota
interpretacio inadequada del text de
la Carta als efesis on es demana que
«les dones estiguin subjectes als seus
marits» (Ef 5,22). Sant Pau s'expressa
aqui en categories culturals propies
d'aquella época, pero nosaltres no
hem d'assumir aquest revestiment
cultural, sin6 el missatge revelat
subjacent en el conjunt de la
pericopa. Reprenguem la savia
explicacio de sant Joan Pau II:
«L'amor exclou tota mena de
submissio, en virtut de la qual la
dona esdevindria serventa o esclava
del marit. [...] La comunitat o unitat
que han de formar amb el matrimoni
es realitza a través d'una reciproca
donacio, que és també una mutua
submissio».[162] Per aixo es diu
també que «els marits han d'estimar
la muller com als seus propis
cossos» (Ef 5,28). En realitat el text
biblic convida a superar el comode



individualisme per viure referits als
altres, «subjectes els uns als

altres» (Ef 5,21). En el matrimoni,
aquesta reciproca «submissio»
adquireix un significat especial, i
s'entén com una pertinenca mutua
lliurement escollida, amb un conjunt
de notes de fidelitat, respecte i cura.
La sexualitat esta de manera
inseparable al servei d'aquesta
amistat conjugal, perque s'orienta a
procurar que l'altre visqui en
plenitud.

157. No obstant aixo0, el rebuig de les
desviacions de la sexualitat i
I'erotisme mai no hauria de portar a
menysprear-los ni a passar-los per
alt. L'ideal del matrimoni no pot
configurar-se només com una
donacid generosa i sacrificada, on
cadascun renuncia a tota necessitat
personal i només es preocupa per fer
el bé a I'altre sense cap satisfaccio.
Recordem que un veritable amor sap
també rebre de I'altre, és capag



d'acceptar-se com vulnerable i
necessitat, no renuncia a acollir amb
sincera i feli¢ gratitud les expressions
corpories de l'amor en la caricia,
I'abracada, el petd ila uni6 sexual.
Benet XVI era clar sobre aquest punt:
«Sil'home pretengués ser només
esperit i volgués rebutjar la carn com
si fos una herencia merament
animal, esperit i cos perdrien la seva
dignitat».[163] Per aquesta rao,
«I'home tampoc no pot viure
exclusivament de 'amor oblatiu,
descendent. No pot donar unicament
i sempre, també ha de rebre. Qui vol
donar amor, al seu torn ha de rebre’l
com a do».[164] Aix0 suposa, de totes
maneres, recordar que l'equilibri
huma és fragil, que sempre roman
una cosa que es resisteix a ser
humanitzat i que en qualsevol
moment pot desencadenar-se de nou,
recuperant les seves tendeéncies més
primitives i egoistes.

Matrimoni i virginitat



158. «Moltes persones que viuen
sense casar-se no sols estan
dedicades a la propia familia
d’origen, sind que sovint presten
grans serveis en la recerca d’amics,
en la comunitat eclesial i en la vida
professional. [...] Molts, a més, posen
els seus talents al servei de la
comunitat cristiana en el signe de la
caritat i del voluntariat. Hi ha
després aquells que no es casen
perque consagren la vida per amor
de Crist i dels germans. La familia, en
I’Església i en la societat, queda molt
enriquida per la seva dedicacio».
[165]

159. La virginitat és una forma
d'estimar. Com a signe, ens recorda
la urgéncia del Regne, la urgéncia de
lliurar-se al servei evangelitzador
sense reserves (cf. 1Co 7,32),1 és un
reflex de la plenitud del cel on «ni els
homes es casaran ni les dones
prendran espos» (Mt 22,30). Sant Pau
la recomanava perqué esperava un



rapid retorn de Jesucrist, i volia que
tots es concentressin nomeés en
I'evangelitzacio: «El moment és
urgent» (1Co 7,29). Tot amb tot,
deixava clar que era una opinio
personal o un desig seu (cf. 1Co 7,6-8)
ino un manament de Crist: «No tinc
cap precepte del Senyor» (1Co 7,25).
Alhora, reconeixia el valor de les
diverses crides: «Cadascu té el seu
propi do de Déu, els uns d'una
manera i els altres d'una altra» (1 Co
7,7). En aquest sentit, sant Joan Pau II
va dir que els textos biblics «no
donen fonament ni per sostenir la
"inferioritat" del matrimoni, ni la
"superioritat” de la virginitat o del
celibat»[166] per rao de 1'abstencid
sexual. Més que parlar de la
superioritat de la virginitat sota tots
els seus aspectes, sembla adequat
mostrar que els diferents estats de
vida es complementen, de manera
que un pot ser més perfecte en algun
sentit i un altre pot ser-ho des d'un
altre punt de vista. Alexandre de



Hales, per exemple, expressava que,
en un sentit, el matrimoni pot ser
considerat superior als altres
sagraments, perque simbolitza una
cosa tan gran com «la unio de Crist
amb 1'Església o la unio de la
naturalesa divina amb la humanan».
[167]

160. Per tant, «no es tracta de
disminuir el valor del matrimoni en
benefici de la continéncia»,[168] i
«no hi ha cap base per a una
suposada contraposicio [...]. Si,
d'acord amb una certa tradicio
teologica, es parla de l'estat de
perfeccio (status perfectionis), es fa
no a causa de la continencia mateixa,
sind en relacio al conjunt de la vida
fundada sobre els consells
evangelics»,[169] pero una persona
casada pot viure la caritat en un
altissim grau. Llavors, «arriba a
aquella perfeccio que brolla de la
caritat, mitjancant la fidelitat a
I'esperit d'aquests consells. Aquesta



perfeccio és possible i accessible a
cadascu».[170]

161. La virginitat té el valor simbolic
de I'amor que no necessita posseir
I'altre, i reflecteix aixi la llibertat del
Regne dels Cels. Es una invitacid als
esposos perque visquin el seu amor
conjugal en la perspectiva de l'amor
definitiu a Crist, com un cami comu
cap a la plenitud del Regne. Al seu
torn, 'amor dels esposos té altres
valors simbolics: d'una banda, és un
peculiar reflex de la Trinitat. La
Trinitat és unitat plena, pero en la
qual hi ha també la distincio. A més,
la familia és un signe cristologic,
perquée manifesta la proximitat de
Déu que comparteix la vida de I'ésser
huma unint-se a ell en I'Encarnacio,
en la Creu i en la Resurreccio: cada
conjuge esdevé «una sola carn» amb
l'altre i s'ofereix a si mateix per
compartir-ho tot amb ell fins al final.
Mentre la virginitat és un signe
«escatologic» de Crist ressuscitat, el



matrimoni és un signe «historic» per
als qui caminem a la terra, un signe
del Crist terrenal que va acceptar
unir-se a nosaltres i es va lliurar fins
a donar-nos la seva sang. La
virginitat i el matrimoni son, i han de
ser, formes diferents d'estimar,
perque «l'home no pot viure sense
amor. Ell roman per a si mateix un
ésser incomprensible, la seva vida no
té sentit si no se li revela I'amor».
[171]

162. El celibat corre el perill de ser
una comoda solitud, que dona
llibertat per moure’s amb autonomia,
per canviar de llocs, de tasques i
d'opcions, per disposar del propi
diner, per freqlientar persones
diverses segons l'atraccio del
moment. En aquest cas, resplendeix
el testimoniatge de les persones
casades. Els qui han estat cridats a la
virginitat poden trobar en alguns
matrimonis un signe clar de la
generosa i indestructible fidelitat de



Déu a la seva Alianca, que estimuli
els seus cors a una disponibilitat més
concreta i oblativa. Perqué hi ha
persones casades que mantenen la
seva fidelitat quan el seu conjuge
s'ha tornat fisicament desagradable,
0 quan no satisfa les propies
necessitats, tot i que moltes ofertes
convidin a la infidelitat o
I'abandonament. Una dona pot tenir
cura del seu espos malalt i alla, al
costat de la Creu, torna a donar el
«si» del seu amor fins a la mort. En
aquest amor es manifesta d'una
manera enlluernadora la dignitat del
qui estima, dignitat com a reflex de
la caritat, ja que és propi de la caritat
estimar, més que ser estimat.[172]
També podem advertir en moltes
families una capacitat de servei
oblatiu i tendre davant fills dificils i
fins i tot desagraits. Aixo fa d'aquests
pares un signe de I'amor lliure i
desinteressat de Jesus. Tot aixo
esdeveé una invitacio a les persones
celibes perque visquin la seva



donacio pel Regne amb major
generositat 1 disponibilitat. Avui, la
secularitzacio ha desdibuixat el valor
d'una unio per a tota la vida i ha
debilitat la riquesa del lliurament
matrimonial, per la qual cosa «cal
aprofundir en els aspectes positius
de I'amor conjugal».[173]

La transformacio de I'amor

163. La prolongacio de la vida fa que
es produeixi alguna cosa que no era
comuna en altres temps: la relacio
intima i la pertinenca mutua s'han de
conservar per quatre, cinc o sis
decades, i aix0 comporta la necessitat
de tornar a escollir-se una i una altra
vegada. Potser el conjuge ja no esta
apassionat per un desig sexual intens
que el mogui cap a l'altra persona,
pero sent el plaer de pertanyer-se
mutuament, de saber que no esta sol,
de tenir un «complice», que ho
coneix tot de la seva vida i de la seva
historia i que ho comparteix tot. Es el



company en el cami de la vida amb
qui es poden enfrontar les dificultats
i gaudir de les coses boniques. Aixo
també produeix una satisfaccio que
acompanya el desig propi de I'amor
conjugal. No podem esperar tenir els
mateixos sentiments durant tota la
vida. En canvi, si que podem tenir un
projecte comu estable,
comprometre'ns a estimar-nos1ia
viure units fins que la mort ens
separi, 1 viure sempre una rica
intimitat. L'amor que ens prometem
supera tota emocio, sentiment o estat
d'anim, encara que pugui incloure'ls.
Es un voler més profund, amb una
decisio del cor que compromet tota
'existencia. Aixi, enmig d'un
conflicte no resolt, i encara que molts
sentiments confusos es barregin en el
cor, es manté viva cada dia la decisi6
d'estimar, de pertanyer-se, de
compartir la vida sencera i de
romandre estimant i perdonant.
Cada un dels dos fa un cami de
creixement i de canvi personal.



Enmig d'aquest cami, I'amor celebra
cada pasicada nova etapa.

164. En la historia d'un matrimoni,
I'aparenca fisica canvia, pero aixo no
és ra0 perque l'atraccio amorosa es
debiliti. Hom s'enamora d'una
persona sencera amb una identitat
propia, no sols d'un cos, encara que
aquest cos, més enlla del desgast del
temps, mai no deixi d'expressar
d'alguna manera aquesta identitat
personal que ha captivat el cor. Quan
els altres ja no puguin reconeixer la
bellesa d'aquesta identitat, el conjuge
enamorat continua essent capag de
percebre-la amb l'instint de I'amor, 1
I'afecte no desapareix. Reafirma la
seva decisio de pertanyer-li, la torna
a triar, i expressa aquesta eleccio en
una proximitat fidel i carregada de
tendresa. La noblesa de la seva opci6
per ella, perque és intensa i
profunda, desperta una forma nova
d'emocid en el compliment d'aquesta
missié conjugal. Perqué «l'emocio



provocada per un altre ésser huma
com a persona [...] no tendeix de per
si a I'acte conjugal».[174] Adquireix
altres expressions sensibles, perquée
I'amor «és una unica realitat, si bé
amb diverses dimensions; segons els
casos, una o altra pot destacar més».
[175] El vincle troba noves
modalitats i exigeix la decisio de
remodelar-lo. Pero no solament per
conservar-lo, siné per desenvolupar-
lo. Es el cami de construir-se dia a
dia. Pero res d'aixo no és possible si
no s'invoca I'Esperit Sant, si no es
clama cada dia demanant la seva
gracia, si no es busca la seva forga
sobrenatural, si no se li reclama amb
desig que vessi el seu foc sobre el
nostre amor per enfortir-lo, orientar-
lo i transformar-lo en cada nova
situacio.

Capitol cinque

AMOR QUE ESDEVE FECUND



165. L'amor sempre dona vida. Per
aixo, I'amor conjugal «no s'esgota
dins de la parella [...]. Els conjuges,
alhora que es donen entre si, donen
més enlla de si mateixos la realitat
del fill, reflex vivent del seu amor,
signe permanent de la unitat
conjugal i sintesi viva i inseparable
del pare i de la mare».[176]

Acollir una nova vida

166. La familia és 1'ambit no sols de
la generacio sino de l'acollida de la
vida que arriba com a regal de Déu.
Cada nova vida «ens permet
descobrir la dimensio més gratuita
de I'amor, que mai no deixa de
sorprendre'ns. s la bellesa de ser
estimats abans: els fills son estimats
abans que arribin».[177] Aix0
reflecteix el primat de 1'amor de Déu
que sempre pren la iniciativa,
perque els fills «son estimats abans
d'haver fet alguna cosa per meréixer-
ho».[178] No obstant aixo,



«nombrosos infants des de I'inici sén
rebutjats, abandonats, els roben la
seva infancia i el seu futur. Algu
s'atreveix a dir, gairebé per
justificar-se, que va ser un error fer
que vinguessin al mon. Aixo és
vergonyos! [...] Qué fem amb les
solemnes declaracions dels drets
humans o dels drets de l'infant, si
després castiguem els infants pels
errors dels adults?».[179] Si un infant
arriba al mon en circumstancies no
desitjades, els pares, o altres
membres de la familia, han de fer tot
el possible per acceptar-lo com a do
de Déu i per assumir la
responsabilitat d'acollir-lo amb
obertura i afecte. Perque «quan es
tracta dels infants que vénen al mon,
cap sacrifici dels adults no sera
considerat massa cost0s o massa
gran, per tal d'evitar que un infant
pensi que és un error, que no val res
i que ha estat abandonat a les ferides
de la vida i a la prepotéencia dels
homes».[180] El do d'un nou fill, que



el Senyor confia al pare i a la mare,
comenca amb l'acollida, prossegueix
amb la custodia al llarg de la vida
terrenal i té com a destinacio final el
goig de la vida eterna. Una mirada
serena envers el compliment ultim
de la persona humana, fara els pares
encara més conscients del precios do
que els ha estat confiat. En efecte, a
ells els ha concedit Déu triar el nom
amb el qual ell anomenara cadascun
dels seus fills per tota l'eternitat.[181]

167. Les families nombroses son una
alegria per a I'Església. L'amor hi
expressa la seva fecunditat generosa.
Aix0 no implica oblidar una sana
advertencia de sant Joan Pau II, quan
explicava que la paternitat
responsable no és «procreacio
il-limitada o manca de consciéncia
sobre el que implica educar els fills,
sindé més aviat la facultat que els
esposos tenen d'usar la seva llibertat
inviolable de manera assenyada i
responsable, tenint en compte tant



les realitats socials 1 demografiques,
com la seva propia situacio i els seus
desitjos legitims».[182]

L'amor en l'espera propia de
l'embaras

168. L'embaras és una época dificil,
pero també és un temps meravellos.
La mare col-labora amb Déu perque
es produeixi el miracle d'una nova
vida. La maternitat sorgeix d'una
«particular potencialitat de
I'organisme femeni, que amb
peculiaritat creadora serveix a la
concepcio i a la generacio de 1'ésser
huma».[183] Cada dona participa del
«misteri de la creacio, que es renova
en la generacié humana».[184] Es
com diu el Salm: «M'has teixit en les
entranyes de la mare» (139,13). Cada
infant que es forma dins de la seva
mare és un projecte etern de Déu
Pare i del seu amor etern: «Abans de
formar-te en el ventre, et vaig
escollir; abans que sortissis del si



matern, et vaig consagrar» (Jr 1,5).
Cada infant és al cor de Déu des de
sempre, i en el moment en que és
concebut es compleix el somni etern
del Creador. Pensem com val aquest
embrio des de l'instant en queé és
concebut! Cal mirar-lo amb aquests
ulls d'amor del Pare, que mira més
enlla de tota aparenca.

169. La dona embarassada pot
participar d'aquest projecte de Déu
somiant el seu fill: «Tota mare i tot el
pare va somiar el seu fill durant nou
mesos [...] No és possible una familia
sense somiar. Quan en una familia es
perd la capacitat de somiar els
infants no creixen, I'amor no creix, la
vida s’afebleix i s'apaga».[185] Dins
d'aquest somni, per a un matrimoni
cristia, apareix necessariament el
baptisme. Els pares el preparen amb
la seva oracid, lliurant el seu fill a
Jesus ja abans del seu naixement.



170. Amb els avencos de les ciencies
avui es pot saber per endavant quin
color de cabells tindra I'infant i
quines malalties pot patir en el futur,
perque totes les caracteristiques
somatiques d'aquesta persona estan
inscrites en el seu codi genetic ja en
I'estat embrionari. Pero només el
Pare que el va crear el coneix en
plenitud. Només ell coneix allo més
valuos, allo més important, perque
ell sap qui és aquest infant, quina és
la seva identitat més profunda. La
mare que el porta al seu si necessita
demanar llum a Déu per poder
coneixer en profunditat el seu propi
fill i per esperar-lo tal com és. Alguns
pares senten que el seu fill no arriba
en el millor moment. Els cal demanar
al Senyor que els curi i els enforteixi
per acceptar plenament aquest fill,
perque puguin esperar-lo de cor. Es
important que aquest infant se senti
esperat. Ell no és un complement o
una solucio per a una inquietud
personal. Es un ésser huma, amb un



valor immens, 1 no pot ser usat per al
propi benefici. Llavors, no és
important si aquesta nova vida et
servira o no, si té caracteristiques
que t’agraden o no, si respon o no als
teus projectes i als teus somnis.
Perqué «els fills s6n un do. Cada un
és unic i irrepetible [...]. S’estima un
fill perque és fill, no perqueé és bonic
0 perque és d'una o d'una altra
manera; no, perqueé és fill. No perquée
pensa com jo o encarna els meus
desitjos. Un fill és un fill».[186]
L'amor dels pares és instrument de
I'amor del Pare Déu que espera amb
tendresa el naixement de tot infant,
I’accepta sense condicions i l'acull
gratuitament.

171. A cada dona embarassada vull
demanar-li amb afecte: Cuida la teva
alegria, que res no tregui el goig
interior de la maternitat. Aquest
infant mereix la teva alegria. No
permetis que les pors, les
preocupacions, els comentaris aliens



0 els problemes apaguin aquesta
felicitat de ser instrument de Déu per
portar una nova vida al mon. Ocupa't
del que calgui fer o preparar, pero
sense obsessionar-te, i lloa com
Maria: «La meva anima magnifica el
Senyor, el meu esperit celebra Déu
que em salva, perque ha mirat la
petitesa de la seva serventa» (Lc
1,46-48). Viu aquest sere entusiasme
enmig de les teves molésties, i prega
al Senyor que custodii la teva alegria
perque puguis transmetre-la al teu
infant.

Amor de mare i de pare

172. «Els infants, tot just nascuts,
comencen a rebre com a do, al costat
del menjar i les cures, la confirmacio
de les qualitats espirituals de I'amor.
Els actes d'amor passen a través del
do del nom personal, el llenguatge
compartit, les intencions de les
mirades, les il-luminacions dels
somriures. Aprenen aixi que la



bellesa del vincle entre els éssers
humans apunta a la nostra anima,
busca la nostra llibertat, accepta la
diversitat de lI'altre, el reconeix i el
respecta com a interlocutor [...] i aixo
és amor, que porta una guspira de
I'amor de Déu».[187] Tot infant té
dret a rebre I'amor d'una mare i d'un
pare, tots dos necessaris per a la seva
maduracio integra i harmoniosa.
Com van dir els bisbes d'Australia,
tots dos «contribueixen, cadascun
d'una manera diferent, a la crianca
d'un infant. Respectar la dignitat
d'un infant significa afirmar la seva
necessitat i dret natural a una mare i
un pare».[188] No es tracta només de
I'amor del pare 1 de la mare per
separat, sin6 també de I'amor entre
ells, percebut com a font de la propia
existéncia, com un niu que acull i
com a fonament de la familia.
Altrament, el fill sembla reduir-se a
una possessio capritxosa. Tots dos,
home i dona, pare i mare, son
«cooperadors de I'amor de Déu



Creador i en certa manera els seus
interprets».[189] Mostren als seus
fills el rostre matern i el rostre
patern del Senyor. A més, ells junts
ensenyen el valor de la reciprocitat,
del trobament entre diferents, on
cadascu aporta la seva propia
identitat i sap també rebre de l'altre.
Si per alguna ra¢ inevitable falta un
dels dos, és important buscar alguna
manera de compensar-ho, per
afavorir I'adequada maduracio del
fill.

173. El sentiment d'orfandat que
viuen avui molts infants i joves és
més profund del que pensem. Avui
reconeixem com a molt legitim, i fins
1 tot desitjable, que les dones vulguin
estudiar, treballar, desenvolupar les
seves capacitats i tenir objectius
personals. Pero, al mateix temps, no
podem ignorar la necessitat que
tenen els infants de la preséncia
materna, especialment en els
primers mesos de vida. La realitat és



que «la dona esta davant I'home com
a mare, subjecte de la nova vida
humana que es concepies
desenvolupa en ella, i d'ella neix al
mon».[190] L’afebliment de la
presencia materna amb les seves
qualitats femenines és un risc greu
per a la nostra terra. Valoro el
feminisme quan no pretén la
uniformitat ni la negacio de la
maternitat. Perque la grandesa de la
dona implica tots els drets que
emanen de la seva inalienable
dignitat humana, pero també del seu
geni femeni, indispensable per a la
societat.[191] Les seves capacitats
especificament femenines —en
particular la maternitat- 1i atorguen
també deures, perque ser dona
implica també una missio peculiar
en aquesta terra, que la societat
necessita protegir i preservar per a
bé de tots.

174. De fet, «les mares son I'antidot
més fort davant la difusié de



I'individualisme egoista. [...] SOn elles
les que testimonien la bellesa de la
vida».[192] Sens dubte, «una societat
sense mares seria una societat
inhumana, perqueé les mares saben
testimoniar sempre, fins i tot en els
pitjors moments, la tendresa, el
lliurament, la forca moral. Les mares
transmeten sovint també el sentit
més profund de la practica religiosa:
en les primeres oracions, en els
primers gestos de devocio que apren
un infant [...]. Sense les mares, no
solament no hi hauria nous fidels,
sind que la fe perdria bona part del
seu escalf senzill i profund. [...]
Estimadissimes mares, gracies,
gracies pel que sou a la familia i pel
que doneu a I'Església i al mon».[193]

175. La mare, que empara l'infant
amb la seva tendresa i la seva
compassio, l'ajuda a despertar la
confianga, a experimentar que el
mon és un lloc bo que el rep, i aixo
permet desenvolupar una autoestima



que afavoreix la capacitat d'intimitat
i ’empatia. La figura paterna, d'altra
banda, ajuda a percebre els limits de
la realitat, i es caracteritza més per
'orientacio, per la sortida cap al mon
més ampli i ric de reptes, per la
invitacio a l'esforg i la lluita. Un pare
amb una clara i feli¢ identitat
masculina, que al seu torn combini
en el seu tracte amb la dona l'afecte i
la proteccio, és tan necessari com les
cures maternes. Hi ha rols i tasques
flexibles, que s'adapten a les
circumstancies concretes de cada
familia, pero la presencia clara i ben
definida de les dues figures,
femenina i masculina, crea I'ambit
més adequat per a la maduracio de
I'infant.

176. Es diu que la nostra societat és
una «societat sense pares». En la
cultura occidental, la figura del pare
estaria simbolicament absent,
desviada, esvaida. Fins i tot la
virilitat semblaria questionada. S'ha



produit una comprensible confusio,
perque «en un primer moment aixo
es va percebre com un alliberament:
alliberament del pare-patro, del pare
com a representant de la llei que
s'imposa des de fora, del pare com a
censor de la felicitat dels fills i
obstacle a I'emancipaci6 i autonomia
dels joves. De vegades, en el passat,
en algunes cases, regnava
I'autoritarisme, en certs casos ni mes
ni menys que el maltractament».
[194] Pero, «com s’esdevé sovint, es
passa d'un extrem a un altre. El
problema dels nostres dies no sembla
ser ja tant la presencia tafanera del
pare, sino més aviat la seva abséncia,
el fet de no estar present. El pare esta
algunes vegades tan concentrat en si
mateix i en el seu treball, i de
vegades en les seves propies
realitzacions individuals, que oblida
fins i tot la familia. I deixa sols els
petits i els joves».[195] La presencia
paterna, i per tant la seva autoritat,
es veu afectada també pel temps



cada vegada més gran que es dedica
als mitjans de comunicacio i a la
tecnologia de la distraccio. Avui, a
més, I'autoritat esta posada sota
sospita i els adults son cruament
questionats. Ells mateixos
abandonen les certeses i per aixo no
donen orientacions segures i ben
fundades als seus fills. No és sa que
s'intercanviin els rols entre pares i
fills, 1a qual cosa danya I'adequat
procés de maduracio que els infants
necessiten recorrer i els nega un
amor orientador que els ajudi a
madurar.[196]

177. Déu posa el pare en la familia
perque, amb les caracteristiques
valuoses de la seva masculinitat,
«sigui proper a la dona, per
compartir-ho tot, alegries i dolors,
cansaments i esperances. I que sigui
proper als fills en el seu creixement:
quan juguen i quan tenen
ocupacions, quan estan
despreocupats i quan estan



angoixats, quan s'expressen i quan
son taciturns, quan es llancen i quan
tenen por, quan fan un pas equivocat
i quan tornen a trobar el cami; pare
present, sempre. Dir present no és el
mateix que dir controlador. Perque
els pares massa controladors
anul-len els fills».[197] Alguns pares
se senten inutils o innecessaris, pero
la veritat és que «els fills necessiten
trobar un pare que els espera quan
tornen dels seus fracassos. Faran de
tot per no admetre-ho, per no fer-ho
veure, pero en tenen necessitat».
[198] No és bo que els infants es
quedin sense pares i aixi deixin de
ser infants abans d'hora.

Fecunditat ampliada

178. Moltes parelles d'esposos no
poden tenir fills. Sabem quant
sofriment comporta aixo. D'altra
banda, sabem també que «el
matrimoni no ha estat fet només per
a la procreacio [...]. Per aixo, adhuc si



els fills, molt sovint tan desitjats,
manquen, el matrimoni perdura com
a convivencia i comunio de tota la
vida i conserva el seu valor i la seva
indissolubilitat».[199] A més, «la
maternitat no és una realitat
exclusivament biologica, sin6 que
s'expressa de diverses maneres».
[200]

179. L'adopcid és un cami per
realitzar la maternitat i la paternitat
d'una manera molt generosa, i vull
encoratjar els qui no poden tenir fills
a ser magnanims i a obrir el seu
amor matrimonial per rebre als qui
estan privats d'un adequat context
familiar. Mai no es penediran
d'haver estat generosos. Adoptar és
I'acte d'amor de regalar una familia a
qui no la té. Es important insistir que
la legislacio pugui facilitar els tramits
d'adopcio, sobretot en els casos de
fills no desitjats, amb vista a prevenir
l'avortament o 1'abandonament. Els
qui assumeixen el repte d'adoptar i



acullen una persona de manera
incondicional i gratuita, esdevenen
mediacions d'aquest amor de Déu
que diu: «Encara que la teva mare et
oblidés, jo mai no t’oblidaria» (Is
49,15).

180. «L’opcio de ’'adopcio i de la
custodia expressa una particular
fecunditat de ’experiencia conjugal,
més enlla dels casos en que esta
dolorosament marcada per
I’esterilitat. [...] Davant situacions en
que el fill és estimat a qualsevol
preu, com un dret a la propia
autoafirmacio, 1'adopcio i 1'acollida,
enteses correctament, mostren un
aspecte important de I'ésser pares i
de I'ésser fills, en tant que ajuden a
reconeixer que els fills, tant els
naturals com els adoptats o acollits,
son quelcom més que subjectes en si
mateixos i cal rebre'ls, estimar-los,
fer-se’n carrec i no sols portar-los al
mon. L'interes superior de l'infant ha
de prevaler en els processos



d'adopcid i acollida».[201] D'altra
banda, «s'ha de frenar el trafic de
infants entre paisos i continents
mitjancant oportunes mesures
legislatives i el control dels Estats».
[202]

181. Convé també recordar que la
procreacio o I'adopcio no son les
uniques maneres de viure la
fecunditat de 'amor. També la
familia amb molts fills esta cridada a
deixar la seva empremta en la
societat on esta inserida, per
desenvolupar altres formes de
fecunditat que s6n com la
prolongacio de I'amor que la
sustenta. Les families cristianes no
han d’oblidar que «la fe no ens
allunya del mon, sino que ens hi
introdueix més profundament. [...]
Cada un de nosaltres té un paper
especial a exercir en la preparacio de
la vinguda del Regne de Déu».[203]
La familia no ha de pensar-se a si
mateixa com un recinte cridat a



protegir-se de la societat. No es
queda a l'espera, sino que surt d’ella
mateixa en la recerca solidaria. Aixi
esdevé un nexe d'integracio de la
persona amb la societat i un punt
d'unié6 entre allo que és public i allo
que és privat. Els matrimonis
necessiten adquirir una clara i
convenguda consciencia sobre els
seus deures socials. Quan aixo
succeeix, l'afecte que els uneix no
disminueix, sin6 que s'omple de nova
llum, com ho expressen els seglients
Versos:

«Tus manos son mi caricia
mis acordes cotidianos

te quiero porque tus manos
trabajan por la justicia.

Si te quiero es porque sos
mi amor mi complice y todo

y en la calle codo a codo



somos mucho mas que dos».[204]

182. Cap familia no pot ser fecunda si
es concep com massa diferent o
«separada». Per evitar aquest risc,
recordem que la familia de Jesus,
plena de gracia i de saviesa, no era
vista com una familia «rara», com
una llar estranya i allunyada del
poble. Per aix0 mateix a la gent li
costava reconeixer la saviesa de
Jesus i deia: «¢D'on 1i ve, tot aixo? [...]
¢No és el fuster, el fill de Maria?» (Mc
6,2-3). «¢No és el fill del fuster?» (Mc
6,2-3). «¢No és aquest el fill del
fuster?» (Mt 13,55). Aix0 confirma
que era una familia senzilla, propera
a tots, integrada amb normalitat al
poble. Jesus tampoc no va créixer en
una relacio tancada i absorbent amb
Maria i amb Josep, sind que es movia
gustosament en la familia ampliada,
que incloia parents i amics. Aixo
explica que, quan tornaven de
Jerusalem, els seus pares acceptaven
que l'infant de dotze anys es perdés a



la caravana un dia sencer, escoltant
les narracions i compartint les
preocupacions de tots: «Creient que
era a la caravana, van caminar el
cami d'un dia» (Lc 2,44). Tanmateix
de vegades passa que algunes
families cristianes, pel llenguatge
que fan servir, per la manera de dir
les coses, per l'estil del seu tracte, per
la repeticio constant de dos o tres
temes, son vistes com llunyanes, com
separades de la societat, i fins els
seus propis parents se senten
menyspreats o jutjats per elles.

183. Un matrimoni que experimenti
la forga de I'amor, sap que aquest
amor esta cridat a curar les ferides
dels abandonats, a instaurar la
cultura del trobament, a lluitar per la
justicia. Déu ha confiat a la familia el
projecte de fer «domeéstic» el moén,
[205] perque tots arribin a sentir
cada ésser huma com un germa:
«Una mirada atenta a la vida
quotidiana dels homes i dones d'avui



mostra immediatament la necessitat
que hi ha per tot arreu d'una robusta
injeccio d'esperit familiar. [...] No
sols I'organitzacio de la vida comuna
topa cada vegada més amb una
burocracia del tot estranya als
lligams humans fonamentals, sino,
fins i tot, als costums socials i politics
mostren sovint signes de
degradaci6».[206] En canvi, les
families obertes i solidaries fan espai
als pobres, son capaces de teixir una
amistat amb els qui ho estan passant
pitjor que elles. Si realment els
importa 1'Evangeli, no poden oblidar
el que diu Jesus: «Cada vegada que
ho feieu a un d'aquests germans
meus més petits, a mi m'ho

feieu» (Mt 25,40). En definitiva, viuen
el que se'ns demana amb tanta
eloqiiencia en aquest text: «Quan
facis un dinar o un sopar, no hi cridis
els teus amics, ni els teus germans, ni
els teus parents, ni veins rics. Perque
si després ells et conviden a tu,
aquesta sera la teva recompensa.



Quan facis un banquet, convida-hi
pobres, invalids, coixos, els cecs, i
seras feli¢» (Lc 14,12-14). Seras felig!
Aquest és el secret d'una familia felic.

184. Amb el testimoniatge, i també
amb la paraula, les families parlen
de Jesus als altres, transmeten la fe,
desvetllen el desig de Déu, i mostren
la bellesa de I'Evangeli i de 1'estil de
vida que ens proposa. Aixi, els
matrimonis cristians pinten el gris de
'espai public omplint-lo del color de
la fraternitat, de la sensibilitat social,
de la defensa de les persones fragils,
de la fe lluminosa, de I'esperanca
activa. La seva fecunditat s'amplia i
es tradueix en milers de maneres de
fer present I'amor de Déu en la
societat.

Discernir el cos

185. En aquesta linia és convenient
prendre molt seriosament un text
biblic que sol ser interpretat fora del
seu context, o d'una manera molt



general, amb la qual cosa es pot
descuidar el seu sentit més immediat
i directe, que és marcadament social.
Es tracta de 1Co 11,17-34, on sant Pau
enfronta una situacio vergonyosa de
la comunitat. Alla, algunes persones
benestants tendien a discriminar els
pobres, i aix0 es produia fins i tot en
I'apat que acompanyava la celebracio
de I'Eucaristia. Mentre els rics fruien
de les seves viandes, els pobres es
quedaven mirant i sense tenir que
menjar: Aixi, «<mentre els uns passen
gana els altres beuen massa. ;{Que no
teniu les vostres cases, si voleu
menjar i beure? ;O bé menyspreeu
I’Església de Déu i voleu avergonyir
els qui no tenen res?» (vv. 21-22).

186. L'Eucaristia reclama la
integracio en un unic cos eclesial.
Qui s'acosta al Cos i a la Sang de Crist
no pot al mateix temps ofendre
aquest mateix cos provocant
escandaloses divisions i
discriminacions entre els seus



membres. Es tracta, doncs, de
«discernir» el Cos del Senyor, de
reconeixer-lo amb fe i caritat, tant en
els signes sacramentals com en la
comunitat; altrament, es menja i es
beu la propia condemna (cf. v. 29).
Aquest text biblic és una seriosa
advertencia per a les families que es
tanquen a la seva propia comoditat i
s'aillen, pero més particularment per
a les families que romanen
indiferents davant el sofriment de les
families pobres i més necessitades.
La celebracio6 eucaristica es
converteix aixi en una constant
cridada perque «cadascu

s'examini» (v. 28) amb vista a obrir
les portes de la propia familia a una
major comunio amb els exclosos de
la societat, i, llavors si, rebre el
Sagrament de I'amor eucaristic que
ens fa un sol cos. Cal no oblidar que
«]la "mistica" del Sagrament té un
caracter social».[207] Quan els qui
combreguen es resisteixen a deixar-
se impulsar en un compromis amb



els pobres i sofrents, o permeten
diferents formes de divisio, de
menyspreu i d'equitat, I'Eucaristia és
rebuda indignament. En canvi, les
families que s'alimenten de
I'Eucaristia amb adequada disposicio
reforcen el seu desig de fraternitat, el
seu sentit social i el seu compromis
amb els necessitats.

Lavida a la familia gran

187. El petit nucli familiar no hauria
d’aillar-se de la familia ampliada, on
hi ha els pares, els oncles, els cosins, 1
fins i tot els veins. En aquesta familia
gran pot haver-hi alguns necessitats
d'ajuda, o almenys de companyia i de
gestos d'afecte, o pot haver-hi grans
sofriments que necessiten un consol.
[208] L'individualisme d'aquests
temps de vegades porta a tancar-se
en un petit niu de seguretatia
percebre els altres com un perill
molest. No obstant aixo, aquest
aillament no porta més pau i felicitat,



sind que tanca el cor de la familia i la
priva de I'amplitud de 1'existéncia.

Ser fills

188. En primer lloc, parlem dels
propis pares. Jesus recordava als
fariseus que I'abandonament dels
pares esta en contra de la Llei de Déu
(cf. Mc 7,8-13). A ningu no li fa bé
perdre la consciéncia de ser fill. A
cada persona, «fins i tot quan
s'arriba a I'edat d'adult o ancia,
també si esdevé pare, si ocupa un
lloc de responsabilitat, per sota de tot
aixo roman la identitat de fill. Tots
som fills. I aix0 ens recondueix
sempre al fet que la vida no ens
I'hem donat nosaltres mateixos sind
que I'hem rebut. El gran do de la vida
és el primer regal que ens ha estat
donat».[209]

189. Per aixo, «el quart manament
demana als fills [...] que honrin el
pare ila mare (cf. Ex 20,12). Aquest
manament ve immediatament



després dels que es refereixen a Déu
mateix. En efecte, conté quelcom
sagrat, quelcom divi, quelcom que
esta a l'arrel de qualsevol altre tipus
de respecte entre els homes. I en la
formulacio biblica del quart
manament s'afegeix: "perque es
perllonguin els teus dies a la terra
que el Senyor, el teu Déu, et donara".
El vincle virtuos entre les
generacions es garantia de futur, i és
garantia d'una historia veritablement
humana. Una societat de fills que no
honren els seus pares és una societat
sense honor [...]. Es una societat
destinada a poblar-se de joves arids i
avids».[210]

190. Pero la moneda té una altra
cara: «L'home deixara el pareila
seva mare» (Gn 2,24), diu la Paraula
de Déu. Aix0 de vegades no es
compleix, i el matrimoni no acaba
d'assumir-se perqué no s'ha fet
aquesta renuncia i aquest lliurament.
Els pares no han de ser abandonats



ni descuidats, pero per unir-se en
matrimoni cal deixar-los, de manera
que la nova llar sigui l'estatge, la
proteccid, la plataforma i el projecte,
1 sigui possible d’esdevenir de veritat
«una sola carn» (ibid.). En alguns
matrimonis passa que s'amaguen
moltes coses al propi conjuge que, en
canvi, es parlen amb els propis pares,
fins al punt que importen més les
opinions dels pares que els
sentiments i les opinions del conjuge.
No és facil sostenir aquesta situacio
molt temps, i és possible de manera
provisional, mentre es creen les
condicions per a créixer en la
confianga i en la comunicacio. El
matrimoni desafia a trobar una nova
manera de ser fills.

Els ancians

191. «No em rebutgis al temps de la
vellesa; ara que decau el meu vigor,
no m’abandonis (SI 71,9). Es el clam
de l'ancia, que tem l'oblit i el



menyspreu. Aixi com Déu ens
convida a ser els seus instruments
per escoltar la suplica dels pobres,
també espera que escoltem el crit de
la gent gran.[211] Aix0 interpel-la les
families i les comunitats, perqué
«]'Església no pot i no vol conformar-
se a una mentalitat d'intolerancia, i
molt menys d'indiferéncia i de
menyspreu, respecte a la vellesa.
Hem de despertar el sentit col-lectiu
de gratitud, d'estima, d'hospitalitat,
que facin sentir 1'ancia part viva de
la seva comunitat. Els ancians son
homes i dones, pares i mares que van
estar abans que nosaltres en el
mateix cami, en la nostra mateixa
casa, en la nostra diaria batalla per
una vida digna».[212] Per aixo0, «com
voldria una Església que desafia la
cultura de I'exclusio amb l'alegria
desbordant d'un nou abracada entre
els jovesila gent gran!».[213]

192. Sant Joan Pau II ens va convidar
a prestar atencio al lloc de I'ancia a la



familia, perqueé hi ha cultures que,
«com a consequencia d'un
desordenat desenvolupament
industrial i urbanistic, han portat i
continuen portant la gent gran a
formes inacceptables de
marginacié».[214] Els ancians ajuden
a percebre «la continuitat de les
generacions», amb «el carisma de
servir de pont».[215] Moltes vegades
son els avis els qui asseguren la
transmissio dels grans valors als seus
néts, i «moltes persones poden
reconeixer que deuen precisament
als seus avis la iniciacio a la vida
cristiana».[216] Les seves paraules,
les seves caricies o la seva sola
presencia, ajuden els infants a
reconeixer que la historia no
comenca amb ells, que son hereus
d'un vell cami i que cal respectar el
rerefons que ens precedeix. Els qui
trenquen llacos amb la historia
tindran dificultats per teixir
relacions estables i per reconéixer
que no son els amos de la realitat.



Llavors, «l'atencio a la gent gran
parla de la qualitat d'una civilitzacio.
¢Es presta atencio a l'ancia en una
civilitzacid? Hi ha lloc per a I'ancia?
Aquesta civilitzacio continuara
endavant si sap respectar la saviesa,
la saviesa de la gent gran».[217]

193. L'abséncia de memoria historica
és un serios defecte de la nostra
societat. Es la mentalitat immadura
del «ja va ser». Coneixer i poder
prendre posicié davant els
esdeveniments passats és 1'inica
possibilitat de construir un futur
amb sentit. No es pot educar sense
memoria: «Recordeu aquells dies
primers» (He 10,32). Les narracions
de la gent gran fan molt de bé als
infants i als joves, ja que els
connecten amb la historia viscuda
tant de la familia com del barri i del
pais. Una familia que no respecta ni
atén els seus avis, que son la seva
memoria viva, és una familia
desintegrada; pero una familia que



recorda és una familia amb futur.
Per tant, «en una civilitzacio en la
qual no hi ha lloc per a la gent gran o
se'ls exclou perque creen problemes,
aquesta societat porta amb si el virus
de la mort»,[218] ja que «s’arrenca de
les seves propies arrels».[219] El
fenomen de I'orfandat
contemporania, en termes de
discontinuitat, desarrelament i
caiguda de les certeses que donen
forma a la vida, ens desafia a fer de
les nostres families un lloc on els
infants puguin arrelar a terra d'una
historia col-lectiva.

Ser germans

194. La relacio entre els germans
s'aprofundeix amb el pas del temps, i
«el vincle de fraternitat que es forma
en la familia entre els fills, si es dona
en un clima d'educacio obert als
altres, és una gran escola de llibertat
i de pau. En la familia, entre
germans, s'apren la conviveéncia



humana [...]. Potser no sempre en
som conscients, pero €s precisament
la familia la que introdueix la
fraternitat al mon. A partir d'aquesta
primera experiencia de germanor,
nodrida pels afectes i per 1'educacid
familiar, 1'estil de la fraternitat
s'irradia com una promesa sobre tota
la societat».[220]

195. Créixer entre germans ofereix la
bella experiencia de cuidar-nos,
d'ajudar i de ser ajudats. Per aixo, «la
fraternitat en la familia resplendeix
de manera especial quan veiem la
cura, la paciencia, I'afecte amb els
quals s'envolta el germanet o la
germaneta més febles, malalts, o amb
discapacitat».[221] Cal reconeixer
que «tenir un germa, una germana
que t'estima, és una experiéncia
forta, impagable, insubstituible»,
[222] pero cal ensenyar amb
paciéncia els fills a tractar-se com a
germans. Aquest aprenentatge, de
vegades costos, és una veritable



escola de sociabilitat. En alguns
paisos hi ha una forta tendéncia a
tenir un sol fill, amb la qual cosa
I'experiencia de ser germa comenga
a ser poc comuna. En els casos en
que no s'’hagi pogut tenir més d'un
fill, caldra trobar les maneres que
I'infant no creixi sol o aillat.

Un cor gran

196. A més del cercle petit que
conformen els conjuges i els seus
fills, hi ha la familia gran que no pot
ser ignorada. Perque «l'amor entre
I'home i la dona en el matrimoni i, de
forma derivada i més amplia, I'amor
entre els membres de la mateixa
familia —entre pares i fills, entre
germans 1 germanes, entre parentsi
familiars— esta animat i impulsat per
un dinamisme interior i incessant
que condueix la familia a una
comunio6 cada vegada més profunda i
intensa, fonament i anima de la
comunitat conjugal i familiar».[223]



Alla també s'integren els amics i les
families amigues, i fins i tot les
comunitats de families que es donen
suport mutuament en les seves
dificultats, en el seu compromis
social i en la seva fe.

197. Aquesta familia eixamplada
hauria d'integrar amb molt d'amor
les mares adolescents, els infants
sense pares, les dones soles que han
de dur endavant l'educacio dels seus
fills, les persones amb alguna
discapacitat que requereixen molt
d’afecte i de proximitat, els joves que
lluiten contra una addiccid, els
solters, els separats o vidus que
pateixen la soledat, els ancians i els
malalts que no reben el suport dels
seus fills, fins a incloure en el seu si
«adhuc els més desastrosos en les
conductes de la seva vida».[224]
També pot ajudar a compensar les
fragilitats dels pares, o detectar i
denunciar a temps possibles
situacions de violéncia o fins i tot



d'abus sofertes pels infants, donant-
los un amor sa i una tutela familiar
quan els seus pares no poden
assegurar-la.

198. Finalment, no es pot oblidar que
en aquesta familia eixamplada hi ha
també el sogre, la sogra i tots els
parents del conjuge. Una delicadesa
propia de I'amor consisteix a evitar
veure'ls com a competidors, com
persones perilloses, com invasors. La
unio conjugal reclama respectar les
seves tradicions i costums, tractar de
comprendre el seu llenguatge,
contenir les critiques, cuidar-los i
integrar-los d'alguna manera en el
propi cor, tot i que calgui preservar
la legitima autonomia i la intimitat
de la parella. Aquestes actituds son
també una manera exquisida
d'expressar la generositat del
lliurament amoras al propi conjuge.

Capitol sisé



ALGUNES PERSPECTIVES
PASTORALS

199. El didleg del cami sinodal van
portar a plantejar la necessitat de
desenvolupar nous camins pastorals,
que procuraré recollir ara de manera
general. Seran les diferents
comunitats que han d'elaborar
propostes més practiques i eficaces,
que tinguin en compte tant els
ensenyaments de 1'Església com les
necessitats i els reptes locals. Sense
pretendre presentar aqui una
pastoral de la familia, vull aturar-me
només a recollir alguns dels grans
desafiaments pastorals.

Anunciar I'Evangeli de la familia
avui

200. Els Pares sinodals han insistit
que les families cristianes, per la
gracia del sagrament nupcial, son els
principals subjectes de la pastoral
familiar, sobretot aportant «el
testimoniatge joios dels conjuges i de



les families, esglésies domestiques».
[225] Per aix0, van remarcar que «es
tracta de fer experimentar que
I'Evangeli de la familia és alegria que
"omple el cor ila vida sencera”,
perque en Crist som "alliberats del
pecat, de la tristesa, del buit interior,
I'aillament"” (Evangelii gaudium, 1). A
la llum de la parabola del sembrador
(Mt 13,3-9), la nostra tasca és
cooperar en la sembra: la resta és
obra de Déu. Tampoc no cal oblidar
que 1'Església que predica sobre la
familia és signe de contradiccid»,
[226] pero els matrimonis agraeixen
que els pastors els ofereixin
motivacions per una valenta aposta
per un amor fort, solid, durador,
capag de fer front a tot allo que es
presenti al seu davant. L'Església vol
arribar a les families amb humil
comprensio, i el seu desig «és
acompanyar cadascuna i totes les
families perqué puguin descobrir la
millor manera de superar les
dificultats que es troben en el seu



cami».[227] No n'hi ha prou amb
incorporar una generica preocupacio
per la familia en els grans projectes
pastorals. Perqueé les families puguin
ser cada vegada més subjectes actius
de la pastoral familiar, es requereix
«un esfor¢ evangelitzador i
catequetic dirigit a la familia»,[228]
que l'orienti en aquest sentit.

201. «Aix0 exigeix a tota I'Església
una conversio missionera: cal no
quedar-se en un anunci merament
teoric i desvinculat dels problemes
reals de les persones».[229] La
pastoral familiar «ha de fer
experimentar que I'Evangeli de la
familia respon a les expectatives més
profundes de la persona humana: a
la seva dignitat i a la realitzacio
plena en la reciprocitat, en la
comunio i en la fecunditat. No es
tracta nomeés de presentar una
normativa, sino de proposar valors,
responent a la necessitat que se’n
constata avui, fins 1 tot en els paisos



més secularitzats».[230] També «s'ha
subratllat la necessitat d'una
evangelitzacio que denuncii amb
franquesa els condicionaments
culturals, socials, politics i
economics, com l'espai excessiu
concedit a la logica de mercat, que
impedeixen una autentica vida
familiar, determinant
discriminacions, pobresa, exclusions
1 violéncia. Per aixo, cal entaular un
dialeg i una cooperacio amb les
estructures socials, aixi com
encoratjar i sostenir els laics que es
comprometen, com a cristians, en
I'ambit cultural i sociopolitic».[231]

202. «La principal contribucio a la
pastoral familiar I’ofereix la
parroquia, que és una familia de
families, on s’harmonitzen les
aportacions de les petites comunitats,
moviments i associacions eclesials».
[232] Juntament amb una pastoral
especificament orientada a les
families, se'ns planteja la necessitat



d'«una formacio més adequada dels
preveres, els diaques, els religiosos 1
les religioses, els catequistes 1 altres
agents pastorals».[233] En les
respostes a les consultes enviades a
tot el mon, s'ha destacat que als
ministres ordenats els sol faltar
formaci6 adequada per tractar els
complexos problemes actuals de les
families. En aquest sentit, també pot
ser util I'experiéncia de la llarga
tradicio oriental dels sacerdots
casats.

203. Els seminaristes haurien
d'accedir a una formacio
interdisciplinaria més amplia sobre
festeig 1 matrimoni, i no unicament
pel que fa a la doctrina. A més, la
formacio no sempre els permet
desplegar el seu mon psicoafectiu.
Alguns porten sobre les seves vides
I'experiencia de la seva propia
familia ferida, amb abséncia de
pares i amb inestabilitat emocional.
Caldra garantir durant la formacio



una maduracio perque els futurs
ministres posseeixin l'equilibri
psiquic que la seva tasca els exigeix.
Els vincles familiars son fonamentals
per a enfortir la sana autoestima dels
seminaristes. Per aixo és important
que les families acompanyin tot el
procés del seminari i del sacerdoci, ja
que ajuden a enfortir-lo d'una
manera realista. En aquest sentit, és
saludable la combinacio d'algun
temps de vida al seminari amb un
altre de vida en parroquies, que
permeti prendre major contacte amb
la realitat concreta de les families. En
efecte, al llarg de la seva vida
pastoral el sacerdot es troba sobretot
amb families. «La presencia dels laics
i de les families, en particular la
presencia femenina, en la formacio
sacerdotal, afavoreix 1'estima per la
varietat i complementarietat de les
diverses vocacions en 1'Església».
[234]



204. Les respostes a les consultes
també expressen amb insisténcia la
necessitat de la formaci6 d'agents
laics de pastoral familiar amb ajuda
de psicopedagogs, metges de familia,
metges comunitaris, assistents
socials, advocats de minoritat i
familia, amb obertura a rebre les
aportacions de la psicologia, la
sociologia, la sexologia, i fins i tot el
counseling. Els professionals,
especialment els que tenen
experiéncia d'acompanyament,
ajuden a encarnar les propostes
pastorals a les situacions reals i en
les inquietuds concretes de les
families. «Els camins i cursos de
formacio destinats especificament als
agents de pastoral podran fer-los
idonis per inserir el mateix cami de
preparacio al matrimoni en la
dinamica més amplia de la vida
eclesial».[235] Una bona capacitacio
pastoral és important «sobretot amb
vista de les situacions particulars
d'emergeéncia derivades dels casos de



violencia domestica i d'abus sexual».
[236] Tot aix0 de cap manera no
disminueix, sin6 que complementa,
el valor fonamental de la direccid
espiritual, dels inestimables recursos
espirituals de 1'Església i de la
Reconciliacié sacramental.

Guiar els promesos en el cami de
preparacio al matrimoni

205. Els Pares sinodals han dit de
diverses maneres que necessitem
ajudar els joves a descobrir el valor i
la riquesa del matrimoni.[237] Han
de poder percebre l'atractiu d'una
unio plena que eleva i perfecciona la
dimensio6 social de I'existencia,
atorga a la sexualitat el seu major
sentit, alhora que promou el bé dels
fills i els ofereix el millor context per
a la seva maduracio i educacio.

206. «La complexa realitat social 1 els
desafiaments que la familia esta
cridada a afrontar avui requereixen
un compromis més gran de tota la



comunitat cristiana en la preparacio
dels promesos al matrimoni. Cal
recordar la importancia de les
virtuts. Entre aquestes, la castedat
resulta condici6 preciosa per al
creixement genui de l'amor
interpersonal. Respecte a aquesta
necessitat, els Pares sinodals eren
concordes a subratllar 1'exigéncia
d'una major implicacio de tota la
comunitat, privilegiant el
testimoniatge de les families, a més
d'un arrelament de la preparacio al
matrimoni en el cami d'iniciacio
cristiana, posant l'accent en el nexe
del matrimoni amb el baptisme i els
altres sagraments. De la mateixa
manera, es va posar en relleu la
necessitat de programes especifics
per a la preparacio proxima al
matrimoni que siguin una autentica
experiéncia de participacio en la vida
eclesial 1 aprofundeixin en els
diversos aspectes de la vida
familiar».[238]



207. Convido les comunitats
cristianes a reconeixer que
acompanyar el cami d'amor dels
nuvis és un bé per a elles mateixes.
Com bé van dir els bisbes d'Italia, els
que es casen son per a la seva
comunitat cristiana «un precios
recurs, perque, comprometent-se
amb sinceritat per créixer en I'amor i
en el do reciproc, poden contribuir a
renovar el teixit mateix de tot el cos
eclesial: la particular forma d'amistat
que ells viuen pot esdevenir
contagiosa, i fer créixer en l'amistat i
en la fraternitat la comunitat
cristiana de la qual formen part».
[239] Hi ha diverses maneres
legitimes d'organitzar la preparacio
proxima al matrimoni, i cada
Església local discernira la que sigui
millor, procurant una formacio
adequada que al mateix temps no
allunyi els joves del sagrament. No es
tracta de donar-los tot el Catecisme
ni de saturar amb massa temes.
Perqué aqui també val que «el molt



saber no omple i satisfa I'anima, sino
el sentir i assaborir les coses
interiorment».[240] Interessa més la
qualitat que la quantitat, i cal donar
prioritat -juntament amb un renovat
anunci del kerigma- a aquells
continguts que, comunicats de
manera atractiva i cordial, els ajudin
a comprometre en un cami de tota la
vida «amb gran anim i liberalitat».
[241] Es tracta d'una mena
d’«iniciacio» al sagrament del
matrimoni que els aporti els
elements necessaris per poder rebre-
ho amb les millors disposicions i
comencar amb certa solidesa la vida
familiar.

208. Convé trobar a més les maneres,
a través de les families missioneres,
de les propies families dels promesos
i de diversos recursos pastorals,
d'oferir una preparacio remota que
faci madurar I'amor que es tenen,
amb un acompanyament proper i
testimonial. Solen ser molt utils els



grups de promesos i les ofertes de
xerrades opcionals sobre una
varietat de temes que interessen
realment als joves. No obstant aixo,
son indispensables alguns moments
personalitzats, perqueé el principal
objectiu és ajudar a cada un perque
aprengui a estimar aquesta persona
concreta amb la qual pretén
compartir tota la vida. Aprendre a
estimar algu no és una cosa que
s'improvisa ni pot ser 1'objectiu d'un
breu curs previ a la celebracio del
matrimoni. En realitat, cada persona
es prepara per al matrimoni des del
seu naixement. Tot el que la seva
familia li ha aportat hauria de
permetre aprendre de la propia
historia i capacitar per a un
compromis ple i definitiu.
Probablement els qui arriben millor
preparats al casament son els qui
han aprés dels seus propis pares que
és un matrimoni cristia, on tots dos
s'han elegit sense condicions, i
continuen renovant aquesta decisio.



En aquest sentit, totes les accions
pastorals tendents a ajudar els
matrimonis a créixer en l'amoria
viure I'Evangeli en la familia, son
una ajuda inestimable perque els
seus fills es preparin per a la seva
futura vida matrimonial. Cal no
oblidar els valuosos recursos de la
pastoral popular. Per donar un
senzill exemple, recordo el dia de
sant Valenti, que en alguns paisos és
millor aprofitat pels comerciants que
no pas per la creativitat dels pastors.

209. La preparacio dels qui ja van
formalitzar un festeig, quan la
comunitat parroquial aconsegueix
acompanyar-los amb un bon temps
d'anticipacio, també ha de donar-los
la possibilitat de reconeixer
incompatibilitats o riscos. D'aquesta
manera es pot arribar a advertir que
no és raonable apostar per aquesta
relacid, per no exposar-se a un fracas
previsible que tindra consequiencies
molt doloroses. El problema és que



I'enlluernament inicial porta a
tractar d'ocultar o de relativitzar
moltes coses, s'evita discrepar, i aixi
només s’acumulen les dificultats per
a més endavant. Els promesos
haurien de ser estimulats i ajudats
perqueé puguin parlar del que cada
un espera d'un eventual matrimoni,
de la seva manera d'entendre el que
és I'amor i el compromis, del que es
desitja de l'altre, del tipus de vida en
comu que es vol projectar. Aquestes
converses poden ajudar a veure que
en realitat els punts de contacte son
escassos, 1 que la simple atraccio
mutua no sera suficient per sostenir
la unid. No hi ha res més volatil,
precariiimprevisible que el desig, i
no cal encoratjar mai una decisio de
contraure matrimoni si no s’han
aprofundit altres motivacions que
atorguin a aquest compromis
possibilitats reals d'estabilitat.

210. En tot cas, si es reconeixen amb
claredat els punts febles de l'altre, cal



que hi hagi una confianca realista en
la possibilitat d'ajudar a
desenvolupar el millor de la seva
persona per contrarestar el pes de les
seves fragilitats, amb un ferm interes
a promoure’l com a ésser huma. Aixo
implica acceptar amb solida voluntat
la possibilitat d'afrontar algunes
renuncies, moments dificils i
situacions conflictives, i la decisid
ferma de preparar-se per a aixo.
S'han de detectar els senyals de perill
que podria tenir la relacio, per trobar
abans del casament recursos que
permetin afrontar-los amb exit.
Lamentablement, molts arriben a les
noces sense conéixer-se. Només s’han
distret junts, han fet experiencies
junts, pero no han enfrontat el
desafiament de mostrar-se a si
mateixos i d'aprendre qui és en
realitat l'altre.

211. Tant la preparacid proxima com
I'acompanyament més perllongat,
han d'assegurar que els promesos no



vegin el casament com el final del
cami, sino que assumeixin el
matrimoni com una vocacio que els
llanca cap endavant, amb la ferma i
realista decisio de travessar junts
totes les proves i moments dificils. La
pastoral prematrimonial i la pastoral
matrimonial han de ser sobretot una
pastoral del vincle, on s'aportin
elements que ajudin tant a madurar
I'amor com a superar els moments
durs. Aquestes aportacions no son
unicament conviccions doctrinals, ni
tan sols poden reduir-se als preciosos
recursos espirituals que sempre
ofereix 1'Església, sind que també han
de ser camins practics, consells ben
encarnats, tactiques preses de
I'experiencia, orientacions
psicologiques. Tot aixo configura una
pedagogia de 1'amor que no pot
ignorar la sensibilitat actual dels
joves, amb vista a mobilitzar-los
interiorment. Al seu torn, en la
preparacio dels promesos, ha de ser
possible indicar llocs 1 persones,



consultories o families disponibles,
on puguin acudir a la recerca d'ajuda
quan sorgeixin dificultats. Pero mai
no s'’ha d'oblidar la proposta de la
Reconciliacio sacramental, que
permet col-locar els pecats i els
errors de la vida passada, i de la
mateixa relacio, sota l'influx del
perdo misericordids de Déuide la
seva forca guaridora.

Preparacio de la celebracio

212. La preparacio proxima al
matrimoni tendeix a concentrar-se
en les invitacions, els vestits, la festa i
els innombrables detalls que
consumeixen tant el pressupost com
les energies i 1'alegria. Els promesos
arriben atabalats i esgotats al
casament, en lloc de dedicar les
millors forces a preparar-se com a
parella per al gran pas que van a
donar junts. Aquesta mentalitat es
reflecteix també en algunes unions
de fet que mai no arriben al



casament perque pensen en
celebracions massa costoses, en lloc
de donar prioritat a I'amor mutuia
la seva formalitzacio davant els
altres. Estimats promesos: Tingueu la
valentia de ser diferents, no us
deixeu devorar per la societat del
consum i de I'aparenca. El que
importa és l'amor que us uneix,
enfortit i santificat per la gracia.
Vosaltres sou capacos d'optar per un
festeig auster i senzill, per col-locar
I'amor per sobre de tot. Els agents de
pastoral i la comunitat sencera
poden ajudar a fer que aquesta
prioritat esdevingui la normalitat i
no l'excepcio.

213. En la preparacié més immediata
és important il-luminar els nuvis per
viure amb molta profunditat la
celebracid liturgica, ajudant-los a
percebre i viure el sentit de cada
gest. Recordem que un compromis
tan gran com el que expressa el
consentiment matrimonial, i la unié



dels cossos que consumeix el
matrimoni, quan es tracta de dos
batejats, només es poden interpretar
com uns signes de l'amor del Fill de
Déu fet carn i unit amb la seva
Església en alianga d'amor. En els
batejats, les paraules i els gestos
esdevenen un llenguatge eloquent de
la fe. El cos, amb els significats que
Déu ha volgut infondre en crear-lo
«es transforma en el llenguatge dels
ministres del sagrament, conscients
que en el pacte conjugal es manifesta
i es realitza el misteri».[242]

214. De vegades, els nuvis no
perceben el pes teologic i espiritual
del consentiment, que il-lumina el
significat de tots els gestos posteriors.
Cal destacar que aquestes paraules
no poden ser reduides al present;
impliquen una totalitat que inclou el
futur: «fins que la mort us separi». El
sentit del consentiment mostra que
«llibertat i fidelitat no s'oposen, més
aviat se sostenen mutuament, tant en



les relacions interpersonals, com en
les socials. Efectivament, pensem en
els danys que produeixen, en la
civilitzacid de la comunicacio global,
la inflacié de promeses incomplertes
[...] Lhonor de la paraula donada, la
fidelitat a la promesa, no es poden
comprar ni vendre. No es poden
imposar amb la forca, pero tampoc
custodiar sense sacrifici».[243]

215. Els bisbes de Kenya van advertir
que, «massa centrats en el dia del
casament, els futurs esposos
s'obliden que estan preparant-se per
un compromis que dura tota la vida».
[244] Cal ajudar a advertir que el
sagrament no és només un moment
que després passa a formar part del
passat 1 dels records, perqué exerceix
la seva influéncia sobre tota la vida
matrimonial, de manera permanent.
[245] El significat procreador de la
sexualitat, el llenguatge del cos, i els
gestos d'amor viscuts en la historia
d'un matrimoni, esdevenen una



«ininterrompuda continuitat del
llenguatge liturgic» i «la vida
conjugal ve a ser, en algun sentit,
litargia».[246]

216. També es pot meditar amb les
lectures bibliques i enriquir la
comprensio dels anells que
s'intercanvien, o d'altres signes que
formin part del ritu. Pero no seria bo
que s'arribi al casament sense haver
pregat junts, I'un per l'altre,
demanant ajuda a Déu per ser fidels i
generosos, preguntant junts a Déu
que és el que ell espera d'ells, i fins i
tot consagrant el seu amor davant
d'una imatge de Maria. EIs que els
acompanyin en la preparacio del
matrimoni haurien d’orientar-los
perque sapiguen viure aquests
moments de pregaria que poden fer-
los molt bé. «La liturgia nupcial és
esdeveniment unic, que es viu en el
context familiar i social d’'una festa.
El primer dels signes de Jesus tingué
lloc al banquet de les noces de Cana:



el vi bo del miracle del Senyor, que
alegra el naixement d’'una nova
familia, és el vi nou de I’Alianca de
Crist amb els homesiles dones de
tots els temps. [...] Sovint, el
celebrant té ’oportunitat d’adrecar-
se a una assemblea composta de
persones que participen poc a la vida
eclesial o pertanyen a una altra
confessio cristiana o comunitat
religiosa. Es tracta d’una preciosa
ocasio d’anunci de I’Evangeli de
Crist».[247]

Acompanyar en els primers anys
de la vida matrimonial

217. Hem de reconeéixer com un gran
valor que es comprengui que el
matrimoni és una questio d'amor,
que nomes poden casar-se els que es
trien lliurement i s'estimen. No
obstant aixo0, quan l'amor es
converteix en una simple atraccio o
en una afectivitat difusa, aixo fa que
els conjuges pateixin una



extraordinaria fragilitat quan
'afectivitat entra en crisi o quan
I'atraccio fisica decau. Ates que
aquestes confusions son frequents,
esdeveé imprescindible acompanyar
en els primers anys de la vida
matrimonial per enriquir i
aprofundir la decisid conscient i
lliure de pertanyer i d'estimar-se fins
al final. Moltes vegades, el temps de
festeig no és suficient, la decisio de
casar-se es precipita per diverses
raons i, com si no n'hi hagués prou,
la maduracio dels joves s'ha retardat.
Llavors, els nous esposos han de
completar aquest procés que s’hauria
d'haver realitzat durant el festeig.

218. D'altra banda, vull insistir que
un desafiament de la pastoral
matrimonial és ajudar a descobrir
que el matrimoni no es pot entendre
com una cosa acabada. La unio és
real, és irrevocable, i ha estat
confirmada i consagrada pel
sagrament del matrimoni. Pero en



unir-se, els esposos esdevenen
protagonistes, amos de la seva
historia i creadors d'un projecte que
cal tirar endavant junts. La mirada es
dirigeix al futur que cal construir dia
a dia amb la gracia de Déu i, per aixo
mateix, al conjuge no se li exigeix
que sigui perfecte. Cal deixar de
banda els miratges i acceptar-lo com
és: inacabat, cridat a créixer, en
procés. Quan la mirada cap al
conjuge és constantment critica, aixo
indica que no s'’ha assumit el
matrimoni també com un projecte a
construir junts, amb paciéncia,
comprensio, tolerancia i generositat.
Aix0 porta a fer que l'amor sigui
substituit a poc a poc per una mirada
inquisidora i implacable, pel control
dels merits i drets de cada un, pels
reclams, la competeéencia i
I'autodefensa. Aixi es tornen
incapacos de fer-se carrec l'un de
l'altre per a la maduracio dels dos i
per al creixement de la unio. Als
nous matrimonis cal mostrar-los aixo



amb claredat realista des de 1'inici,
de manera que prenguin consciéncia
que «estan comencant». El si que es
van donar és l'inici d'un itinerari,
amb un objectiu capacg de superar el
que plantegin les circumstancies i els
obstacles que s'interposen. La
benediccio rebuda és una gracia i un
impuls per aquest cami sempre
obert. Sol ajudar els qui s’asseuen a
dialogar per elaborar el seu projecte
concret en els seus objectius, els seus
instruments, els seus detalls.

219. Recordo un refrany que deia
que l'aigua estancada es corromp, es
fa malbé. Es el que passa quan
aquesta vida de I'amor en els primers
anys del matrimoni s'estanca, deixa
d'estar en moviment, deixa de tenir
aquesta inquietud que l'empeny cap
endavant. La dansa cap endavant
amb aquest amor jove, la dansa amb
aquests ulls sorpresos cap a
I'esperanca, no ha d'aturar-se. En el
festeig i en els primers anys del



matrimoni l'esperanca és la que
porta la forca del llevat, la que fa
mirar més enlla de les
contradiccions, dels conflictes, de les
conjuntures, la que sempre fa veure
més enlla. Es la que posa en marxa
tota inquietud per mantenir-se en un
cami de creixement. La mateixa
esperanca ens convida a viure de ple
el present, posant el cor en la vida
familiar, perqué la millor manera de
preparar i consolidar el futur és
viure bé el present.

220. El cami implica passar per
diferents etapes que convoquen a
donar-se amb generositat: de
I'impacte inicial, caracteritzat per
una atraccio marcadament sensible,
es passa a la necessitat de 1'altre
percebut com a part de la propia
vida. D'alli es passa al gust de la
pertinenca mutua, després a la
comprensio de la vida sencera com
un projecte dels dos, a la capacitat de
posar la felicitat de l'altre per sobre



de les propies necessitats, i al goig de
veure el propi matrimoni com un hé
per a la societat. La maduracio de
I'amor implica també aprendre a
«negociar». No és una actitud
interessada o un joc de tipus
comercial, sin6 en definitiva un
exercici de I'amor mutu, perque
aquesta negociacio és un entramat de
reciproques ofrenes i renuncies per
al bé de la familia. A cada nova etapa
de la vida matrimonial cal seure a
tornar a negociar els acords, de
manera que no hi hagi guanyadors i
perdedors sino que tots dos guanyin.
Ala llar les decisions no es prenen
unilateralment, i els dos
comparteixen la responsabilitat per
la familia, pero cada llar és unica i
cada sintesi matrimonial és diferent.

221. Una de les causes que porten a
ruptures matrimonials és tenir
expectatives massa altes sobre la
vida conjugal. Quan es descobreix la
realitat, més limitada i desafiant que



el que s'havia somiat, la solucid no és
pensar rapidament i
irresponsablement en la separacio,
sind assumir el matrimoni com un
cami de maduracid, on cada un dels
conjuges és un instrument de Déu
per fer créixer l'altre. Es possible el
canvi, el creixement, el
desenvolupament de les
potencialitats bones que cadascu
porta en si. Cada matrimoni és una
«historia de salvacio», i aix0 suposa
que es parteix d'una fragilitat que,
gracies al do de Déu i a una resposta
creativa i generosa, va donant pas a
una realitat cada vegada més solida i
preciosa. Potser la missiéo més gran
d'un home 1 una dona en l'amor sigui
aquesta, la de fer-se I'un a l'altre més
home o més dona. Fer créixer és
ajudar l'altre a modelar-se en la seva
propia identitat. Per aixo I'amor és
artesanal. Quan un llegeix el
passatge de la Biblia sobre la creacio
de I'home i de la dona, veu que Déu
primer plasma 1'home (cf. Gn 2,7),



després s'adona que falta alguna cosa
essencial i plasma la dona, i llavors
escolta la sorpresa de 'home: «Ah,
ara si, aquesta si!». I després, un
sembla escoltar aquest bell dialeg on
I'home ila dona es van descobrint.
Perqué fins i tot en els moments
dificils l'altre torna a sorprendre i
s'obren noves portes per al
retrobament, com si fos la primera
vegada; 1 en cada nova etapa es
tornen a "plasmar" I'un a l'altre.
L'amor fa que I'un esperi l'altre i
exerciti aquesta paciéncia propia de
I'artesa heretada de Déu.

222. L'acompanyament ha
d'encoratjar als esposos a ser
generosos en la comunicacio de la
vida. «D’acord amb el caracter
personal i humanament complet de
I’amor conjugal, el cami just per a la
planificacio familiar és el d’'un dialeg
consensual entre els esposos, del
respecte dels tempside la
consideracio de la dignitat del



parconer. En aquest sentit I’Enciclica
Humanae Vitae (cf. 10-14) i
I’Exhortacio Apostolica Familiaris
Consortio (cf. 14; 28-35) han de ser
redescobertes amb la finalitat de
despertar la disponibilitat a procrear
en contrast amb una mentalitat
sovint hostil a la vida. [...] L’opci6
responsable d’esdevenir pares
pressuposa la formacio de la
consciencia, que és “el nucli més
secret i el lloc sagrat de I’home, on ell
esta sol amb Déu, la veu del qual
ressona en la intimitat” (Gaudium et
spes, 16). Com més els esposos
cerquen d’escoltar en la seva
consciencia Déu i els seus
manaments (cf. Rm 2,15), i es fan
acompanyar espiritualment, més la
seva decisio sera intimament lliure
d’un albir subjectiu i de ’adequacio a
les maneres de comportar-se del seu
ambient».[248] Continua vigent el
que es va dir amb claredat en el
Concili Vatica II: «Els conjuges [...] de
comu acord i en un esfor¢ comu, es



formaran un judici recte tenint en
compte tant el propi bé personal com
el dels fills, ja nascuts o que es
preveu que han de néixer, valorant
les condicions dels temps i de l'estat
de la vida, tant en I’aspecte material
com en l’espiritual, i, finalment,
salvaguardant I’escala de valors del
bé de la comunitat familiar, de la
societat temporal i de la mateixa
Església. En darrera instancia, son els
mateixos conjuges els qui han
d'emetre aquest judici davant Déu ».
[249] D'altra banda, «s'ha de
promoure 1'us dels metodes basats en
els "ritmes naturals de

fecunditat" (Humanae vitee, 11).
També s'ha de fer veure que "aquests
metodes respecten el cos dels
esposos, fomenten l'afecte entre ells i
afavoreixen l'educacio d'una llibertat
autentica" (Catecisme de l'Església
Catolica, 2370), insistint sempre que
els fills son un meravellds do de Déu,
una alegria per als pares i per a



I'Església. A traves d'ells el Senyor
renova el mon».[250]

Alguns recursos

223. Els Pares sinodals han indicat
que «els primers anys de matrimoni
son un periode vital i delicat durant
el qual els conjuges creixen en la
consciéencia dels desafiaments i del
significat del matrimoni. D'aqui
I'exigencia d'un acompanyament
pastoral que continui després de la
celebracio del sagrament (cf.
Familiaris consortio, 3a part). Resulta
de gran importancia en aquesta
pastoral la preséncia d'esposos amb
experiéncia. La parroquia es
considera el lloc on els conjuges
experts poden oferir la seva
disponibilitat a ajudar els més joves,
amb l'eventual suport d'associacions,
moviments eclesials i noves
comunitats. Cal encoratjar els
esposos a una actitud fonamental
d'acollida del gran do dels fills. Cal



ressaltar la importancia de
'espiritualitat familiar, de la
pregaria i de la participacio en
I'Eucaristia dominical, i encoratjar
els conjuges a reunir-se regularment
perque creixi la vida espiritual i la
solidaritat en les exigéncies
concretes de la vida. Liturgies,
practiques de devocio i Eucaristies
celebrades per a les families, sobretot
en l'aniversari del matrimoni, han
estat mencionades com ocasions
vitals per afavorir 1'evangelitzacio
mitjancant la familia».[251]

224. Aquest cami és una quiestio de
temps. L'amor necessita temps
disponible i gratuit, que col-loqui
altres coses en un segon lloc. Cal
temps per dialogar, per abracar-se
sense pressa, per compartir
projectes, per escoltar-se, per mirar-
se, per valorar-se, per enfortir la
relacio. A vegades, el problema és el
ritme frenetic de la societat, o els
temps que imposen els compromisos



laborals. Altres vegades, el problema
és que el temps que es passa junts no
té qualitat. Només compartim un
espai fisic pero sense prestar-nos
atencio l'un a l'altre. Els agents
pastorals i els grups matrimonials
haurien d'ajudar els matrimonis
joves o fragils a aprendre a trobar-se
en aquests moments, a aturar-se l'un
davant l'altre, i fins i tot a compartir
moments de silenci que els obliguin a
experimentar la presencia del
conjuge.

225. Els matrimonis que tenen una
bona experiencia d'aprenentatge en
aquest sentit poden aportar els
recursos practics que els han estat
d'utilitat: la programacio dels
moments per estar junts
gratuitament, els temps de recreacio
amb els fills, les diverses maneres de
celebrar coses importants, els espais
d'espiritualitat compartida. Pero
també poden ensenyar recursos que
ajuden a omplir de contingut i de



sentit aquests moments, per
aprendre a comunicar-se millor. Aixo
és molt important quan s'ha apagat
la novetat del festeig. Perque, quan
no se sap que fer amb el temps
compartit, un o altre dels conjuges
acabara refugiant-se en la tecnologia,
inventara altres compromisos,
buscara altres bragos, o escapara
d'una intimitat incomoda.

226. Als joves esposos també cal
estimular-los a crear habits propis,
que ofereixin una sana sensacio
d'estabilitat i de seguretat, 1 que es
construeixen amb una série de
rituals quotidians compartits. Es bo
donar-se sempre un pet6 al mati,
beneir-se cada nit, esperar l'altre i
rebre’l quan arriba, tenir alguna
sortida junts, compartir tasques
domestiques. Pero al mateix temps és
bo tallar la rutina amb la festa, no
perdre la capacitat de celebrar en
familia, d'alegrar i de festejar les
experiéncies boniques. Necessiten



sorprendre’s junts pels dons de Déu i
alimentar junts I'entusiasme per
viure. Quan se sap celebrar, aquesta
capacitat renova l'energia de l'amor,
I'allibera de la monotonia, i omple de
color i d'esperanca la rutina diaria.

227. Els pastors hem d'encoratjar les
families a créixer en la fe. Per aixo és
bo animar la confessio frequent, la
direccio espiritual, 'assisténcia a
recessos. Pero convé no deixar de
convidar a crear espais setmanals de
pregaria familiar, perqué «la familia
que prega unida roman unida». Al
seu torn, quan visitem les llars,
hauriem de convocar tots els
membres de la familia a un moment
per pregar els uns pels altres i per
posar la familia en les mans del
Senyor. Alhora, convé encoratjar
cadascun dels conjuges a tenir
moments de pregaria en solitud
davant Déu, perque cada un té les
seves creus secretes. Per que no
explicar a Déu allo que pertorba el



cor, o demanar-li la forga per curar
les propies ferides, i implorar les
llums que es necessiten per poder
mantenir el mateix compromis? Els
Pares sinodals també van remarcar
que «la Paraula de Déu és font de
vida i d’espiritualitat per a la familia.
Tota la pastoral familiar s'ha de
deixar modelar interiorment i
formar els membres de 1'Església
domeéstica mitjancant la lectura orant
1 eclesial de la Sagrada Escriptura. La
Paraula de Déu no solament és una
bona nova per a la vida privada de
les persones, sino també un criteri de
judici i una llum per al discerniment
dels diversos desafiaments que han
d'afrontar els conjuges i les families».
[252]

228. Es possible que un dels dos
conjuges no sigui batejat, o que no
vulgui viure els compromisos de la
fe. En aquest cas, el desig de I'altre de
viure i créixer com a cristia fa que la
indiferéncia d'aquest conjuge sigui



viscuda amb dolor. Tanmateix, és
possible trobar alguns valors comuns
que es puguin compartir i cultivar
amb entusiasme. De totes maneres,
estimar el conjuge incrédul, donar-1i
felicitat, alleujar els seus sofriments i
compartir la vida amb ell és un
veritable cami de santificacid. D'altra
banda, I'amor és un do de Déu, i alli
on es vessa fa sentir la seva forca
transformadora, de maneres de
vegades misterioses, fins al punt que
«el marit no creient queda santificat
per la dona, i la dona no creient
queda santificada pel marit

creient» (1Co 7,14).

229. Les parroquies, els moviments,
les escoles i altres institucions de
I'Església poden desplegar diverses
mediacions per tenir cura de les
families i revifar-les. Per exemple, a
través de recursos com ara: reunions
de matrimonis veins o amics,
recessos breus per a matrimonis,
xerrades d'especialistes sobre



problematiques molt concretes de la
vida familiar, centres
d'assessorament matrimonial, agents
missioners orientats a conversar
amb els matrimonis sobre les seves
dificultats i anhels, consultories
sobre diferents situacions familiars
(addiccions, infidelitat, violéncia
familiar), espais d'espiritualitat,
tallers de formacio per a pares amb
fills problematics, assemblees
familiars. La secretaria parroquial
hauria de comptar amb la possibilitat
d'acollir amb cordialitat i d'atendre
les urgencies familiars, o de derivar
facilment cap als qui puguin ajudar-
los. També hi ha un suport pastoral
que es dona en els grups de
matrimonis, tant de servei com de
missiod, de pregaria, de formacio, o de
suport mutu. Aquests grups
ofereixen l'ocasid de donar, de viure
I'obertura de la familia als altres, de
compartir la fe, pero al mateix temps
son un mitja per enfortir el
matrimoni i fer-lo créixer.



230. Es veritat que molts matrimonis
desapareixen de la comunitat
cristiana després del casament, pero
moltes vegades malbaratem algunes
ocasions en que tornen a fer-se
presents, on podriem proposar-los
novament de manera atractiva l'ideal
del matrimoni cristia i apropar-los a
espais d'acompanyament: em
refereixo, per exemple, al baptisme
d'un fill, a la primera comunio, o
quan participen d'un funeral o del
casament d'un parent o amic.
Gairebé tots els matrimonis
reapareixen en aquestes ocasions,
que podrien ser millor aprofitades.
Un altre cami d'acostament és la
benediccio de les llars o la visita
d'una imatge de la Mare de Déu, que
donen l'ocasio per desenvolupar un
dialeg pastoral sobre la situacio de la
familia. També pot ser util assignar a
matrimonis meés crescuts la tasca
d'acompanyar matrimonis més
recents del seu propi veinat, per
visitar-los, acompanyar-los en els



seus comeng¢aments i proposar-los un
cami de creixement. Amb el ritme de
vida actual, la majoria dels
matrimonis no estaran disposats a
reunions freqients, i no podem
reduir-nos a una pastoral de petites
elits. Avui, la pastoral familiar ha de
ser fonamentalment missionera, en
sortida, en proximitat, en lloc de
reduir-se a ser una fabrica de cursos
als quals pocs hi assisteixen.

Il-luminar crisi, angoixes i
dificultats

231. Una paraula per als qui en
I'amor ja han envellit el vi nou del
festeig. Quan el vi envelleix amb
aquesta experiencia del cami, hi
apareix, hi floreix en tota la seva
plenitud, la fidelitat dels petits
moments de la vida. Es la fidelitat de
I'espera i de la paciéncia. Aquesta
fidelitat plena de sacrificis i de goigs
va com florint a I'edat en que tot
esdevé ranci i els ulls es posen



brillants en contemplar els fills dels
seus fills. Aixi era des del principi,
pero aixo ja s’ha fet conscient,
assentat, madurat en la sorpresa
quotidiana del redescobriment dia
rere dia, any rere any. Com
ensenyava sant Joan de la Creu, «els
vells amadors son els ja exercitats i
provats». Ells «ja no tenen aquells
bulls sensitius ni aquelles furies i
focs fervorosos per fora, sin6 que
degusten la suavitat del vi d'amor ja
ben cuit en la seva substancia, ja
fermentat i posat alla dins en
I'anima».[253] Aix0 suposa haver
estat capacos de superar junts les
crisis i els temps d'angoixa, sense
escapar dels desafiaments ni amagar
les dificultats.

Elrepte de les crisis

232. La historia d'una familia esta
solcada per crisis de tota mena, que
també son part de la seva dramatica
bellesa. Cal ajudar a descobrir que



una crisi superada no porta a una
relacié amb menor intensitat sino a
millorar, assentar i madurar el vi de
la unio. No es conviu per ser cada
vegada menys feligos, sino per
aprendre a ser felicos d'una manera
nova, a partir de les possibilitats que
obre una nova etapa. Cada crisi
implica un aprenentatge que permet
incrementar la intensitat de la vida
compartida, o almenys trobar un nou
sentit a I'experiencia matrimonial.
De cap manera cal no resignar-se a
una corba descendent, a un
deteriorament inevitable, a una
suportable mediocritat. Al contrari,
quan el matrimoni s'assumeix com
una tasca, que implica també superar
obstacles, cada crisi es percep com
I'ocasio per arribar a beure junts el
millor vi. Es bo acompanyar els
conjuges perque puguin acceptar les
crisis que arribin, recollir el guant i
fer-los un lloc en la vida familiar. Els
matrimonis experimentats i formats
han d'estar disposats a acompanyar-



ne d’altres en aquest descobriment,
de manera que les crisis no els
espantin ni els portin a prendre
decisions precipitades. Cada crisi
amaga una bona noticia que cal
saber escoltar afinant 1'oida del cor.

233. La reaccio immediata és resistir-
se davant el desafiament d'una crisi,
posar-se a la defensiva per sentir que
escapa al propi control, perque
mostra la insuficiencia de la propia
manera de viure, i aixd incomoda.
Llavors es fa servir el recurs de
negar els problemes, amagar-los,
relativitzar la seva importancia,
apostar només al pas del temps. Pero
aixo retarda la solucio i porta a
consumir molta energia en un
ocultament inutil que complicara
encara més les coses. Els vincles es
van deteriorant i es va consolidant
un aillament que danya la intimitat.
En una crisi no assumida, el que més
es perjudica és la comunicacio.
D'aquesta manera, a poc a poc, algu



que era «la persona que estimo»
passa a ser «qui m'acompanya
sempre en la vida», després només
«el pare o la mare dels meus fills», i,
al final, «un estrany ».

234. Per enfrontar una crisi es
necessita estar presents. Es dificil,
perque de vegades les persones
s'aillen per no manifestar el que
senten, s’arraconen en el silenci
mesqui i trampos. A hores d'ara
conveé crear espais per a comunicar-
se de cor a cor. El problema és que es
torna més dificil comunicar-se aixi
en un moment de crisi si mai no s’ha
apres a fer-ho. Es tota una art que
s'aprén en temps de calma, per
posar-la en practica en els temps
durs. Cal ajudar a descobrir les
causes més ocultes en els cors dels
conjuges, i a enfrontar-les com un
part que passara i deixara un nou
tresor. Pero les respostes a les
consultes realitzades remarquen que
en situacions dificils o critiques la



majoria no acudeix a
l'acompanyament pastoral, ja que no
el sent comprensiu, proper, realista,
encarnat. Per aixo, tractem ara
d'acostar-nos a les crisis
matrimonials amb una mirada que
no ignori la seva carrega de dolor i
d'angoixa.

235. Hi ha crisis comunes que solen
donar-se en tots els matrimonis, com
la crisi dels comencaments, quan cal
aprendre a compatibilitzar les
diferéncies i a desprendre’s dels
pares; o la crisi de l'arribada del fill,
amb els seus nous desafiaments
emocionals; la crisi de la crianca, que
canvia els habits del matrimoni; la
crisi de 1'adolescencia del fill, que
exigeix moltes energies,
desestabilitza als pares i de vegades
els enfronta entre si; la crisi del «niu
buit», que obliga la parella a mirar-se
novament a si mateixa; la crisi que
s'origina en la vellesa dels pares dels
conjuges, que reclamen meés



preséncia, cures i decisions dificils.
Son situacions exigents, que
provoquen pors, sentiments de culpa,
depressions o cansaments que poden
afectar greument la unio.

236. A aquestes se sumen les crisis
personals que incideixen en la
parella, relacionades amb dificultats
economiques, laborals, afectives,
socials, espirituals. I s'agreguen
circumstancies inesperades que
poden alterar la vida familiar, i que
exigeixen un cami de perdo i
reconciliacid. Al mateix temps que
intenta donar el pas del perdo, cada
un ha de preguntar amb serena
humilitat si no ha creat les
condicions per a exposar l'altre a
cometre certs errors. Algunes
families sucumbeixen quan els
conjuges es culpen mutuament, pero
«]'experiencia mostra que, amb un
ajut adequat i amb l'accio de
reconciliacid de la gracia, un gran
percentatge de crisi matrimonials se



superen de manera satisfactoria.
Saber perdonar i sentir-se perdonats
és una experiéencia fonamental en la
vida familiar».[254] «El dificil art de
la reconciliacio, que requereix el
suport de la gracia, necessita la
generosa col-laboracio de familiars i
amics, i de vegades fins i tot d'ajuda
externa i professional».[255]

237. Es dona sovint que, quan un
sent que no rep el que desitja, o que
no es compleix el que somiava, aixo
sembla ser suficient per donar fi a un
matrimoni. Aixi no hi haura
matrimoni que duri. A vegades, per
decidir que tot s’ha acabat n’hi ha
prou amb una insatisfaccio, una
absencia en un moment en que es
necessitava l'altre, un orgull ferit o
un temor difus. Hi ha situacions
propies de la inevitable fragilitat
humana, a les quals s'atorga una
carrega emotiva massa gran. Per
exemple, la sensacio de no ser
completament correspost, la gelosia,



les diferencies que sorgeixin entre
els dos, I'atractiu que desperten
altres persones, els nous interessos
que tendeixen a apoderar-se del cor,
els canvis fisics del conjuge, i tantes
altres coses que, més que atemptats
contra I'amor, sOn oportunitats que
conviden a recrear-lo un cop mes.

238. En aquestes circumstancies,
alguns tenen la maduresa necessaria
per tornar a escollir I'altre com a
company de cami, més enlla dels
limits de la relacio, i accepten amb
realisme que no pugui satisfer tots
els somnis acariciats. Eviten
considerar-se els unics martirs,
valoren les petites o limitades
possibilitats que els dona la vida en
familia i aposten per enfortir el
vincle en una construccio que
demanara temps i esfor¢. Perqué en
el fons reconeixen que cada crisi és
com un nou «si» que fa possible que
I'amor reneixi enfortit, transfigurat,
madurat, il-luminat. A partir d'una



crisi es té la valentia de buscar les
arrels profundes del que esta
passant, de tornar a negociar els
acords basics, de trobar un nou
equilibri i de caminar junts una
etapa nova. Amb aquesta actitud de
constant obertura es poden afrontar
moltes situacions dificils. De totes
maneres, reconeixent que la
reconciliacio és possible, avui
descobrim que «un ministeri dedicat
a aquells la relacié matrimonial dels
quals s'ha trencat sembla
particularment urgent».[256]

Velles ferides

239. Es comprensible que en les
families hi hagi moltes crisis quan
algun dels seus membres no ha
madurat la seva manera de
relacionar-se, perquée no ha curat
ferides d'alguna etapa de la seva
vida. La propia infancia o la propia
adolescéncia mal viscudes son brou
de cultiu per a crisis personals que



acaben afectant el matrimoni. Si tots
fossin persones que han madurat
normalment, les crisis serien menys
frequients o menys doloroses. Pero el
fet és que de vegades les persones
necessiten realitzar als quaranta
anys una maduracio endarrerida que
s'hauria d'haver assolit al final de
I'adolescencia. De vegades s’estima
amb un amor egocentric propi de
I'infant, fixat en una etapa on la
realitat es distorsiona i es viu el
capritx que tot giri al voltant del
propi jo. Es un amor insaciable, que
crida o plora quan no té el que
desitja. Altres vegades s’estima amb
un amor fixat en una etapa
adolescent, marcat per la
confrontacio, la critica acida, 1'habit
de culpar els altres, la l0gica del
sentiment i de la fantasia, on els
altres han d'omplir els propis buits o
seguir els propis capricis.

240. Molts acaben la seva infantesa
sense haver sentit mai que son



estimats incondicionalment, i aixo
fereix la seva capacitat de confiar i
de donar-se. Una relacio mal viscuda
amb els propis pares i germans, que
mai no ha estat guarida, reapareix i
fa malbé la vida conjugal. Llavors cal
fer un procés d'alliberament que mai
no es va enfrontar. Quan la relacio
entre els conjuges no funciona bé,
abans de prendre decisions
importants convé assegurar-se que
cada un hagi fet aquest cami de
curacio de la propia historia. Aixo
exigeix reconeixer la necessitat de
guarir, de demanar amb insistencia
la gracia de perdonar i de perdonar-
se, d’acceptar ajuda, de buscar
motivacions positives i de tornar a
intentar-ho una vegada i una altra.
Cada un ha de ser molt sincer amb si
mateix per reconéixer que la seva
manera de viure I'amor té aquestes
immadureses. Per més que sembli
evident que tota la culpa és de 1'altre,
mai no és possible superar una crisi
esperant que només canvii l'altre.



També cal preguntar-se per les coses
que un mateix podria madurar o
curar per afavorir la superacio del
conflicte.

Acompanyar després de ruptures i
divorcis

241. En alguns casos, la valoracio de
la dignitat propia i del bé dels fills
exigeix posar un limit ferm a les
pretensions excessives de l'altre, a
una gran injusticia, a la violéncia o a
una falta de respecte que ha
esdevingut cronica. Cal reconéixer
que «hi ha casos on la separacio és
inevitable. A vegades pot arribar a
ser fins i tot moralment necessaria,
quan precisament es tracta de
sostreure el conjuge més feble, o els
fills petits, de les ferides més greus
causades per la prepoténcia i la
violéncia, el desanim i1'explotacid,
I'allunyament i la indiferencia».[257]
Pero «s'ha de considerar com un
remei extrem, després que qualsevol



intent raonable hagi estat inutil».
[258]

242. Els Pares van indicar que «un
discerniment particular és
indispensable per acompanyar
pastoralment els separats, els
divorciats, els abandonats. Cal acollir
1 valorar especialment el dolor dels
qui han patit injustament la
separacio, el divorci o
I'abandonament, o bé, s’han vist
obligats a trencar la convivencia pels
maltractaments del conjuge. El perdo
per la injusticia soferta no és facil,
pero és un cami que la gracia fa
possible. D'aqui la necessitat d'una
pastoral de la reconciliacid i de la
mediacio, a través de centres
d'escolta especialitzats que caldria
establir en les diocesis».[259] Al
mateix temps, «cal encoratjar les
persones divorciades que no s’han
tornat a casar —que sovint son
testimonis de la fidelitat
matrimonial- a trobar en I'Eucaristia



I'aliment que les sostingui en el seu
estat. La comunitat local i els pastors
han d'acompanyar aquestes persones
amb sol-licitud, sobretot quan hi ha
fills o la seva situacio de pobresa és
greu».[260] Un fracas familiar es
torna molt més traumatic i doloras
quan hi ha pobresa, perqueé hi ha
molts menys recursos per reorientar
'existencia. Una persona pobra que
perd l'ambit de la tutela de la familia
queda doblement exposada a
l'abandonamenti a tota mena de
riscos per a la seva integritat.

243. A les persones divorciades que
viuen una nova unio, és important
fer-los sentir que sOn part de
I'Església, que «no estan
excomunicades» i no son tractades
com a tals, perque sempre integren
la comunid eclesial.[261] Aquestes
situacions «exigeixen un atent
discerniment i un acompanyament
amb gran respecte, evitant tot
llenguatge i actitud que les faci sentir



discriminades, i promovent la seva
participacio en la vida de la
comunitat. Per a la comunitat
cristiana, fer-se’n carrec no implica
un afebliment de la seva fe i del seu
testimoniatge sobre la
indissolubilitat matrimonial, sino
que, amb aquesta atencid, expressa
la seva caritat».[262]

244. D'altra banda, un gran nombre
de Pares «va subratllar la necessitat
de fer més accessibles i agils,
possiblement totalment gratuits, els
processos per al reconeixement dels
casos de nul-litat».[263] La lentitud
dels processos irrita i cansa la gent.
Els meus dos recents documents
sobre aquesta materia[264] han
portat a una simplificaci6 dels
processos per a una eventual
declaracio de nullitat matrimonial. A
través d'ells també he volgut «fer
evident que el mateix Bisbe en la
seva Església, de la qual és constituit
pastor i cap, és per aix0 mateix jutge



entre els fidels que se li han confiat».
[265] Per aixo, «I’aplicacié d’aquests
documents constitueix, doncs, una
gran responsabilitat per als
Ordinaris diocesans, cridats a judicar
ells mateixos algunes causes, i de
totes maneres, a assegurar un acces
més facil dels fidels a la justicia. aixo
implica la preparacié d’un personal
suficient, compost de clergues i laics,
que es consagri d’'una manera
prioritaria a aquest servei eclesial.
Sera, doncs, necessari posar a
disposicio de les persones separades
o0 de les parelles en crisi, un servei
d’informacio, de consell i de
mediacio, lligat a la pastoral familiar,
que podra igualment acollir les
persones amb vista de la recerca
preliminar al procés matrimonial (cf.
Mitis Iudex Dominus Iesus, art. 2-3)».
[266]

245. Els Pares sinodals també han
destacat «les consequencies de la
separacio o del divorci sobre els fills,



en qualsevol cas victimes innocents
de la situacié».[267] Per sobre de
totes les consideracions que vulguin
fer-se, ells son la primera
preocupacio, que no ha de ser
enfosquida per qualsevol altre
interes o objectiu. Als pares separats
els prego: «Mai, mai, mai no heu de
prendre el fill com a ostatge. Us heu
separat per moltes dificultats i
motius, la vida us ha donat aquesta
prova, pero que no siguin els fills els
qui carreguin el pes d'aquesta
separacio, que no siguin usats com a
ostatges contra l'altre conjuge. Que
creixin escoltant que la mare parla
bé del pare, encara que no estiguin
junts, i que el pare parla bé de la
mare».[268] Es una irresponsabilitat
danyar la imatge del pare o de la
mare amb l'objecte d'acaparar
'afecte del fill, per venjar-se o per
defensar-se, perque aixo afectara la
vida interior d'aquest infant i
provocara ferides dificils de curar.



246. L'Església, tot i que compren les
situacions conflictives que han de
travessar els matrimonis, no pot
deixar de ser veu dels més fragils,
que son els fills que pateixen, moltes
vegades en silenci. Avui, «malgrat la
nostra sensibilitat aparentment
evolucionada, i totes les nostres
refinades analisis psicologiques, em
pregunto si no ens hem anestesiat
també respecte a les ferides de
I'anima dels infants [...] ;Sentim el
pes de la muntanya que aixafa el
anima d'un infant, en les families on
es tracta malament i es fa el mal, fins
a trencar el vincle de la fidelitat
conjugal?».[269] Aquestes males
experiéncies no ajuden a fer
madurar aquests infants perqué
siguin capacos de compromisos
definitius. Per aixo, les comunitats
cristianes no han de deixar sols els
pares divorciats en nova unio. Al
contrari, els han d'incloure i els han
d’acompanyar en la seva funcio
educativa. Perque, «¢com podrem



recomanar a aquests pares que facin
tot el possible per educar els fills en
la vida cristiana, donant-los
I'exemple d'una fe ben i practicada, si
els tinguéssim allunyats de la vida en
comunitat, com si estiguessin
excomunicats? S'ha de obrar de tal
manera que no se sumin altres pesos
més dels que els fills, en aquestes
situacions, ja han de carregar».[270]
Ajudar a curar les ferides dels pares i
ajudar-los espiritualment, és un bé
també per als fills, els quals
necessiten el rostre familiar de
I'Església que els doni suport en
aquesta experiencia traumatica. El
divorci és un mal, i és molt
preocupant el creixement del
nombre de divorcis. Per aixo, sens
dubte, la nostra tasca pastoral més
important pel que fa a les families, és
enfortir I'amor i ajudar a curar les
ferides, de manera que puguem
prevenir 'avancg d'aquest drama de
la nostra epoca.



Algunes situacions complexes

247. «Les problematiques relatives
als matrimonis mixtos demanen una
especifica atencio. Els matrimonis
entre catolics i altres batejats
“presenten, bé que en la seva
particular fisonomia, nombrosos
elements que és bo de valoraride
desplegar, tant pel seu valor
intrinsec com per ’aportacio que
poden donar al moviment
ecumenic”. Amb aquesta finalitat
“s’ha de buscar [...] una cordial
col-laboracio entre el ministre catolic
i el no catolic, des del temps de la
preparacio al matrimoni i de les
noces” (Familiaris consortio, 78).
Sobre la compartici6 eucaristica es
recorda que “la decisio d’admetre o
no la part no catolica del matrimoni
a la comunid eucaristica s’ha de
prendre en conformitat a les normes
generals existents en aquesta
materia, tant per als cristians
orientals com per als altres cristians,



i tenint en compte aquesta situacio
particular, és a dir, que reben el
sagrament del matrimoni cristia dos
cristians batejats. Encara que els
esposos d’un matrimoni mixt tinguin
en comu els sagraments del baptisme
i del matrimoni, la comparticié de
I’Eucaristia no pot ser sind
excepcional i, en tot cas, s’Than
d’observar les disposicions
indicades“ (Pontifici Consell per a la
promocio de la unitat dels cristians,
Directori per a I’aplicacio dels
Principis i Normes per a
I’ecumenisme, 25 marg¢ 1993,
159-160)».[271]

248. «Els matrimonis amb disparitat
de culte representen un lloc
privilegiat de dialeg interreligios [...]
comporten algunes especials
dificultats tant respecte a la identitat
cristiana de la familia com a
I’educacio religiosa dels fills. [...] El
nombre de les families compostes
d’unions conjugals amb disparitat de



culte, en creixement en els territoris
de missid i també en els paisos de
llarga tradicio cristiana, sol-licita la
urgencia de proveir a una cura
pastoral diferenciada segons els
diversos contextos socials i culturals.
En alguns paisos, on la llibertat de
religid no existeix, el conjuge cristia
esta obligat a passar a una altra
religid per poder-se casar, i no pot
celebrar el matrimoni canonic en
disparitat de culte ni batejar els fills.
Hem de remarcar, doncs, la
necessitat que la llibertat religiosa
sigui respectada envers tothomp».
[272] «Es necessari prestar una
atencio particular a les persones que
s’uneixen en aquests matrimonis, no
sols en el periode precedent a les
noces. Reptes particulars afronten les
parelles i les families en les quals un
parconer és catolic i ’altre no
creient. En aquests casos és necessari
testimoniar la capacitat de ’'Evangeli
d’immergir-se en aquestes situacions



fins a fer possible ’educacio dels fills
a la fe cristiana».[273]

249. «Una particular dificultat
presenten les situacions que es
refereixen a I’accés al baptisme de
persones que es troben en una
condicio matrimonial complexa. Es
tracta de persones que han contret
una unio matrimonial estable en un
temps en que encara almenys una
d’elles no coneixia la fe cristiana. Els
bisbes son cridats a exercir, en
aquests casos, un discerniment
pastoral proporcionat al seu bé
espiritual».[274]

250. L'Església fa seu el
comportament del Senyor Jesus que
en un amor il-limitat s'ofereix a totes
les persones sense excepcio.[275]
Amb els Pares sinodals, he pres en
consideracio la situacio de les
families que viuen l'experiéncia de
tenir en el seu si persones amb
tendencies homosexuals, una



experiencia gens facil ni per als
pares ni per als seus fills. Per aixo,
desitgem abans de res reiterar que
tota persona, independentment de la
seva tendencia sexual, ha de ser
respectada en la seva dignitat i
acollida amb respecte, procurant
evitar «tot signe de discriminacio
injusta»,[276] i particularment
qualsevol forma d'agressio i
violéncia. Pel que fa a les families, es
tracta de la seva banda d'assegurar
un respectuds acompanyament, per
tal que aquells que manifesten una
tendéncia homosexual puguin
comptar amb I'ajuda necessaria per a
comprendre i realitzar plenament la
voluntat de Déu en la seva vida. [277]

251. En el curs del debat sobre la
dignitat i la missio de la familia, els
Pares sinodals han fet notar que,
«sobre els projectes d’equiparacio al
matrimoni de les unions entre
persones homosexuals, no hi ha cap
fonament per assimilar o establir



analogies, ni tan sols remotes, entre
les unions homosexuals i el designi
de Déu sobre el matrimoniila
familia»; i és inacceptable «que les
Esglésies locals sofreixin pressions
en aquesta materia i que els
organismes internacionals
condicionin els ajuts financers als
paisos pobres a la introduccid de lleis
que institueixin el “matrimoni” entre
persones del mateix sexe».[278]

252. Les families monoparentals
tenen amb freqiiéncia origen a partir
de «mares o pares biologics que no
han volgut mai integrar-se en la vida
familiar, situacions de violéncia per
la qual un dels pares ha hagut de
fugir amb els fills, mort d’un dels
pares, abandonament de la familia
per part d’un dels pares, i altres
situacions. Sigui quina sigui la causa,
el pare o mare que viu amb I'infant
ha de trobar suport i confort en les
altres families que formen la
comunitat cristiana, i també en els



organismes pastorals parroquials.
Aquestes families estan sovint
ulteriorment afligides per la gravetat
dels problemes economics, per la
incertesa d’un treball precari, per la
dificultat per al manteniment dels
fills, per la manca d’una casa».[279]

Quan la mort clava el seu fiblo

253. De vegades la vida familiar es
veu desafiada per la mort d'un ésser
estimat. No podem deixar d'oferir la
llum de la fe per acompanyar les
families que pateixen en aquests
moments.[280] Abandonar una
familia quan la fereix una mort seria
una falta de misericordia, perdre una
oportunitat pastoral, i aquesta
actitud pot tancar-nos les portes per
a qualsevol altra acci6
evangelitzadora.

254. Comprenc l'angoixa de qui ha
perdut una persona molt estimada,
un conjuge amb qui ha compartit
tantes coses. Jesus mateix es va



commoure i es va posar a plorar en
la vetlla funebre d'un amic (cf. Jn
11,33.35). ¢I no comprendrem el
plany de qui ha perdut un fill?
Perqué «és com si s’atures el temps:
hi ha una fossa que s'empassa el
passat i també el futur [...] I a
vegades s'arriba fins i tot a culpar
Déu. Quanta gent —els comprenc-
s'enfada amb Déu».[281] «La viduitat
és una experiéncia particularment
dificil per al qui ha viscut ’'opcio
matrimonial i la vida familiar com
un do. Aquesta, tanmateix, presenta
a la mirada de la fe diverses
possibilitats a valorar. En el moment
en que es troben a viure aquesta
experiéncia, alguns mostren de saber
esmercar les propies energies amb
encara més dedicacio sobre els fills i
els néts, i troben en aquesta
expressio d’amor una nova missio
educativa. [...] Aquells que no poden
comptar amb la preséncia de
familiars als quals dedicar-se i dels
quals rebre afecte i proximitat, han



de ser sostinguts per la comunitat
cristiana amb particular atencio i
disponibilitat, sobretot si es troben
en condicions d’indigéncia».[282]

255. En general, el dol pels difunts
pot dur un cert temps, i quan un
pastor vol acompanyar aquest
procés, s’ha d'adaptar a les
necessitats de cadascuna de les seves
etapes. Tot el procés esta solcat per
preguntes, sobre les causes de la
mort, sobre el que es podria haver
fet, sobre el que viu una persona en
el moment previ a la mort. Amb un
cami sincer i pacient d'oracio i
d'alliberament interior, torna la pau.
En algun moment del dol cal ajudar a
descobrir que els qui hem perdut un
ésser estimat encara tenim una
missioé a complir, i que no ens fa bé
voler perllongar el sofriment, com si
aixo fos un homenatge. La persona
estimada no necessita el nostre
sofriment ni li resulta afalagador que
arruinem les nostres vides. Tampoc



no és la millor expressio d'amor
recordar-la i nomenar-la cada
moment perqueé és estar pendents
d'un passat que ja no existeix, en lloc
d'estimar aquest ésser real que ara
esta en el més enlla. La seva
preséncia fisica ja no és possible,
pero si la mort és una cosa potent,
«és fort I'amor com la mort» (Ct 8,6).
L'amor té una intuicio que li permet
escoltar sense sons i veure en
I'invisible. Aix0 no és imaginar
I'ésser estimat tal com era, siné poder
acceptar-lo transformat, com és ara.
Jesus ressuscitat, quan la seva amiga
Maria va voler-lo abragar amb forga,
li va demanar que no el toqués (cf. Jn
20,17), per portar-la a un trobament
diferent.

256. Ens consola saber que no hi ha
la destruccio completa dels qui
moren, i la fe ens assegura que el
Ressuscitat mai no ens abandonara.
Aixi podem impedir que la mort
«enverini la nostra vida, que faci



vans els nostres afectes, que ens faci
caure en el buit més fosc».[283] La
Biblia parla d'un Déu que ens va
crear per amor, i que ens ha fet de tal
manera que la nostra vida no acaba
amb la mort (cf. Sv 3,2-3). Sant Pau es
refereix a un trobament amb Crist
immediatament després de la mort:
«D’una banda, tinc el desig d’anar-
me’n i d’estar amb Crist» (FI11,23).
Amb ell, després de la mort ens
espera «allo que Déu ha preparat per
als qui I'estimen» (1Co 2,9). El prefaci
de la Liturgia dels difunts expressa
bellament: «Encara que ens
entristeix la certesa que hem de
morir, ens consola la promesa de la
immortalitat que esperem. Perque la
mort no destrueix la vida dels qui
creuen en vos, Senyor, tan sols la
transforma». Perque «els nostres
éssers estimats no han desaparegut
en la foscor del no-res: 'esperanca
ens assegura que ells estan en les
mans bones i fortes de Déu».[284]



257. Una manera de comunicar-nos
amb els éssers estimats que han mort
és pregar per ells.[285] Diu la Biblia
que «pregar pels difunts» és «sant i
piados» (ZM 12,44-45). Pregar per ells
«pot no solament ajudar-los, sino
també fer eficac la seva intercessio a
favor nostre».[286] L'Apocalipsi
presenta els martirs intercedint pels
qui pateixen la injusticia a la terra
(cf. Ap 6,9-11), solidaris amb aquest
mon en cami. Alguns sants, abans de
morir, consolaven als seus éssers
estimats prometent-los que estarien
prop d’ells per ajudar-los. Santa
Teresa de Lisieux sentia el desig de
continuar fent el bé des del cel.[287]
Sant Domeénec afirmava que «seria
més util després de mort [...] Més
poderos a obtenir gracies».[288] SOn
llacos d'amor,[289] perqué «la unio
dels membres de 1'Església peregrina
amb els germans que van dormir en
la pau de Crist de cap manera no
s'interromp [...] Es reforca amb la



comunicacio dels béns espirituals».
[290]

258. Si acceptem la mort podem
preparar-nos-hi. El cami és créixer
en I'amor envers els qui caminen
amb nosaltres, fins al dia en que «ja
no hi haura mort, ni dol, ni crits ni
dolor» (Ap 21,4). D'aquesta manera,
també ens prepararem per retrobar
els éssers estimats que han mort.
Aixi com Jesus va lliurar el fill mort a
la seva mare (cf. Lc 7,15), el mateix
fara amb nosaltres. No desgastem
energies quedant-nos anys i anys en
el passat. Com millor visquem en
aquesta terra, més felicitat podrem
compartir amb els éssers estimats al
cel. Com més aconseguim madurar i
créixer, més coses boniques podrem
portar al banquet celestial.

Capitol seté

ENFORTIR L'EDUCACIO DELS
FILLS



259. Els pares sempre incideixen en
el desenvolupament moral dels seus
fills, per bé o per mal. Per tant, el
més adequat és que acceptin aquesta
funcio inevitable i la facin d'una
manera conscient, entusiasta,
raonable i apropiada. Ja que aquesta
funciod educativa de les families és
tan important i ha esdevingut molt
complexa, vull aturar-me
especialment en aquest punt.

On son els fills?

260. La familia no pot renunciar a
ser lloc de suport, d'acompanyament,
de guia, encara que hagi de
reinventar els seus metodes i trobar
nous recursos. Necessita plantejar-se
a que vol exposar als seus fills. Per
aixo, no ha d’evitar de preguntar-se
qui son els qui s'ocupen de donar-los
diversio i entreteniment, qui entren
a les seves habitacions a través de les
pantalles, a qui els lliuren perqué els
guiin en el seu temps lliure. Només



els moments que passem amb ells,
parlant amb senzillesa i afecte de les
coses importants, i les possibilitats
sanes que vam crear perque ells
ocupin el seu temps, permetran
evitar una nociva invasio. Sempre cal
una vigilancia. L'abandonament mai
no és sa. Els pares han d'orientar i
prevenir els infants i adolescents
perque sapiguen enfrontar
situacions on pugui haver riscos, per
exemple, d'agressions, d'abus o de
drogoaddiccio.

261. Pero 1'obsessié no és educativa, i
no es pot tenir un control de totes les
situacions per les quals podria
arribar a passar un fill. Aqui val el
principi que «el temps és superior a
l'espai».[291] Es a dir, es tracta de
generar processos mes que de
dominar espais. Si un pare esta
obsessionat per saber on esta el seu
fill i per controlar tots els seus
moviments, mira només de dominar
el seu espai. D'aquesta manera no



I’educara, no I’enfortira, no el
preparara per fer front als canvis. El
que interessa sobretot és generar en
el fill, amb molt d'amor, processos de
maduracio de la seva llibertat, de
capacitacio, de creixement integral,
de cultiu de l'autentica autonomia.
Només aixi aquest fill tindra en si
mateix els elements que necessita
per saber defensar-se i per actuar
amb intel-ligéncia i astucia en
circumstancies dificils. Llavors la
gran questio no és on esta el fill
fisicament, amb qui esta en aquest
moment, sind on esta en un sentit
existencial, on esta posicionat des del
punt de vista de les seves
conviccions, dels seus objectius, dels
seus desitjos, del seu projecte de
vida. Per aixo, les preguntes que faig
als pares son: «;Intentem
comprendre "on" son els fills
realment en el seu cami? On esta
realment la seva anima, ho sabem? I,
sobretot, ho volem saber?».[292]



262. Sila maduresa fos nomeés el
desenvolupament d'alguna cosa ja
continguda en el codi genetic, no hi
hauria molt a fer. La prudencia, el
seny ila sensatesa no depenen de
factors merament quantitatius de
creixement, sino de tota una cadena
d'elements que se sintetitzen a
l'interior de la persona; per ser més
exactes, al centre de la seva llibertat.
Es inevitable que cada fill ens
sorprengui amb els projectes que
brollin d'aquesta llibertat, que ens
trenqui els esquemes, i és bo que
aixo passi. L'educacio comporta la
tasca de promoure llibertats
responsables, que en les cruilles
sapiguen escollir amb sentit i
intel-ligéncia; persones que
comprenguin sense reserves que
tenen a les mans la seva vida i la de
la seva comunitat i que aquesta
llibertat és un do immens.

La formacio etica dels fills



263. Tot 1 que els pares necessiten de
'escola per assegurar una instruccio
basica dels seus fills, mai no poden
delegar completament la seva
formacio moral. El desenvolupament
afectiu i etic d'una persona requereix
una experiencia fonamental: creure
que els propis pares son molt segurs.
Aix0 constitueix una responsabilitat
educativa: generar confianca en els
fills amb 1'afecte i el testimoniatge,
inspirar en ells un amoros respecte.
Quan un fill ja no sent que és valuds
per als seus pares, encara que sigui
imperfecte, 0 no percep que ells
tenen una preocupacio sincera per
ell, aixo crea ferides profundes que
originen moltes dificultats en la seva
maduracio. Aquesta absencia, aquest
abandonament afectiu, provoca un
dolor més intim que una eventual
correccio que rebi per una mala
accio.

264. La tasca dels pares inclou una
educacio de la voluntat i un



desenvolupament d'habits bons i
d’inclinacions afectives a favor del
bé. Aixo implica que es presentin
com a desitjables comportaments a
aprendre i inclinacions a
desenvolupar. Pero sempre es tracta
d'un procés que va de la imperfeccio
a la major plenitud. El desig
d'adaptar-se a la societat, o I'habit de
renunciar a una satisfaccio
immediata per adaptar-se a una
norma i assegurar-se una bona
convivencia, és ja en si mateix un
valor inicial que crea disposicions
per a elevar-se després cap a valors
més alts. La formacio moral s’hauria
de realitzar sempre amb metodes
actius i amb un dialeg educatiu que
incorpori la sensibilitat i el
llenguatge propi dels fills. A més,
aquesta formacio s'ha de fer de
manera inductiva, de tal manera que
el fill pugui arribar a descobrir per si
mateix la importancia de
determinats valors, principis i



normes, en lloc de imposar-los-hi
com a veritats irrefutables.

265. Per obrar bé no basta «jutjar
adequadament» o saber amb
claredat queé s'ha de fer, encara que
aixo sigui prioritari. Moltes vegades
som incoherents amb les nostres
propies conviccions, tot i que siguin
solides. Per més que la consciéncia
ens dicti determinat judici moral, en
ocasions tenen més poder altres
coses que ens atrauen, si no hem
aconseguit que el bé captat per la
ment arreli en nosaltres com una
profunda inclinaci6 afectiva, com un
gust pel bé que pesi més que altres
atractius, i que ens porti a percebre
que aixo que captem com a bo ho és
també «per a nosaltres» aqui i ara.
Una formacio ética eficac implica
mostrar a la persona fins a quin punt
li convé a ella mateixa obrar bé. Avui
sol ser inefica¢ demanar alguna cosa
que exigeix esfor¢ i renuncies, sense



mostrar clarament el bé que amb
aixo es pot aconseguir.

266. Cal desenvolupar habits. També
els costums adquirits des d’infants
tenen una funcio positiva, permetent
que els grans valors interioritzats es
tradueixin en comportaments
externs sans i estables. Algu pot tenir
sentiments sociables i una bona
disposicio envers els altres, pero si
durant molt de temps no s'ha
habituat per la insistencia de la gent
gran a dir «per favor», «si us plau,
«gracies», la seva bona disposicio
interior no es traduira facilment en
aquestes expressions. L'enfortiment
de la voluntat i la repeticio de
determinades accions construeixen
la conducta moral, i sense la
repeticio conscient, lliure i valorada
de determinats comportaments bons
no s'acaba d'educar aquesta
conducta. Les motivacions, o
I'atractiu que sentim cap a
determinat valor, no esdevenen



virtut sense aquests actes
adequadament motivats.

267. La llibertat és una cosa
grandiosa, pero podem perdre-la.
L'educacio moral és un cultiu de la
llibertat a través de propostes,
motivacions, aplicacions practiques,
estimuls, premis, exemples, models,
simbols, reflexions, exhortacions,
revisions de la manera d'actuar i
dialegs que ajudin les persones a
desenvolupar aquests principis
interiors estables que mouen a obrar
espontaniament el bé. La virtut és
una conviccié que s'ha transformat
en un principi intern i estable de
I'obrar. La vida virtuosa, per tant,
construeix la llibertat, 1'enforteix i
I'educa, evitant que la persona es
torni esclava d'inclinacions
compulsives deshumanitzants i
antisocials. Perque la mateixa
dignitat humana exigeix que cadascu
«actui segons una elecci6 conscient i



lliure, és a dir, mogut i induit
personalment des de dins».[293]

El valor de la sancio com a estimul

268. Aixi mateix, és indispensable
sensibilitzar I'infant o l'adolescent
perque adverteixi que les males
accions tenen consequeéncies. Cal
desvetllar la capacitat de posar-se al
lloc de l'altre i de doldre pel seu
sofriment quan se li ha fet mal.
Algunes sancions -a les conductes
antisocials agressives- poden complir
en part aquesta finalitat. Fs
important orientar 'infant amb
fermesa a demanar perdo i a reparar
el dany causat als altres. Quan el
cami educatiu mostra els seus fruits
en una maduracio de la llibertat
personal, el fill mateix en algun
moment comencgara a reconeixer
amb gratitud que ha estat bo per a ell
créixer en una familia i fins i tot
suportar les exigencies que planteja
tot procés formatiu.



269. La correccio és un estimul quan
també es valoren i es reconeixen els
esforcgos i quan el fill descobreix que
els seus pares mantenen viva una
pacient confianca. Un infant corregit
amb amor se sent tingut en compte,
percep que és algu, adverteix que els
seus pares reconeixen les seves
possibilitats. Aix0 no requereix que
els pares siguin immaculats, siné que
sapiguen reconeixer amb humilitat
els seus limits i mostrin els seus
propis esforgos per ser millors. Pero
un dels testimoniatges que els fills
necessiten dels pares és que no es
deixin portar per la ira. El fill que
comet una mala accio ha de ser
corregit, perd mai com un enemic o
com aquell amb qui es descarrega la
propia agressivitat. A més, un adult
ha de reconéixer que algunes males
accions tenen a veure amb la
fragilitat i els limits propis de l'edat.
Per aixo0 seria nociva una actitud
constantment sancionadora, que no
ajudaria a advertir la diferent



gravetat de les accions i provocaria
desanim i irritacio: «Pares, no
exaspereu els vostres fills» (Ef 6,4; cf.
Col 3,21).

270. La cosa fonamental és que la
disciplina no es converteixi en una
mutilacio del desig, sind en un
estimul per anar sempre més enlla.
Com integrar disciplina amb
inquietud interior? Com fer-ho
perque la disciplina sigui limit
constructiu del cami que ha
d'emprendre un infant i no un mur
que l'anul-li o una dimensio de
I'educacio que ’'acomplexi? Cal saber
trobar un equilibri entre dos extrems
igualment nocius: un seria pretendre
construir un mon a mesura dels
desitjos del fill, que creix sentint-se
subjecte de drets pero no de
responsabilitats. L'altre extrem seria
portar-lo a viure sense consciencia
de la seva dignitat, de la seva
identitat unica i dels seus drets,



torturat pels deures i pendent de
realitzar els desitjos aliens.

Pacient realisme

271. L'educacié moral implica
demanar a un infant o un jove només
aquelles coses que no li comportin
un sacrifici desproporcionat,
reclamar-li només una quota d'esforg
que no provoqui ressentiment o
accions purament forcades. El cami
ordinari és proposar petits passos
que es puguin entendre, acceptats i
valorats, i impliquin una renuncia
proporcionada. Altrament, per
demanar massa, no aconseguim res.
La persona, tot just pugui alliberar-se
de 'autoritat, possiblement deixara
d'obrar bé.

272. La formaci6 etica desperta de
vegades menyspreu a causa
d’experiencies d'abandd, de
desil-lusio, de manca d’afecte, o per
una mala imatge dels pares. Es
projecten sobre els valors étics les



imatges tortes de la figura del pare i
de la mare, o les debilitats dels
adults. Per aixo, cal ajudar els
adolescents a practicar I'analogia: els
valors estan realitzats especialment
en algunes persones molt exemplars,
pero també es realitzen
imperfectament i en diversos graus.
Alhora, ja que les resisténcies dels
joves estan molt lligades a males
experiencies, cal ajudar-los a fer un
cami de curacid d'aquest mon
interior ferit, de manera que puguin
fer un pas per comprendre i
reconciliar-se amb les persones i
amb la societat.

273. Quan es proposen valors, cal
anar a poc a poc, avancar de diverses
maneres d'acord amb l'edat i amb les
possibilitats concretes de les
persones, sense pretendre aplicar
metodologies rigides i immutables.
Les aportacions valuosos de la
psicologia i de les ciencies de
I'educacio mostren la necessitat d'un



procés gradual en la consecucio de
canvis de comportament, pero també
la llibertat requereix canals i
estimuls, perqué abandonada a si
mateixa no garanteix la maduracio.
La llibertat concreta, real, és limitada
i condicionada. No és una pura
capacitat de triar el bé amb total
espontaneitat. No sempre es
distingeix adequadament entre acte
«voluntari» i acte «lliure». Algu pot
voler una cosa dolenta amb una gran
forca de voluntat, pero a causa d'una
passio irresistible o d'una mala
educacio. En aquest cas, la seva
decisié és molt voluntaria, no
contradiu la inclinaci6 del seu voler,
pero no és lliure, perque se li ha
tornat gairebé impossible no optar
per aquest mal. Es el que passa amb
un addicte compulsiu a la droga.
Quan la vol ho fa amb totes les seves
ganes, pero esta tan condicionat que
de moment no és capag de prendre
una altra decisio. Per tant, la seva
decisi6 és voluntaria, pero no és



lliure. No té sentit «deixar que trii
amb llibertat», ja que de fet no pot
triar, i exposar-lo a la droga només
augmenta la dependencia. Necessita
I'ajuda dels altres i un cami educatiu.

La vida familiar com a context
educatiu

274. La familia és la primera escola
dels valors humans, en la qual
s'apren el bon us de la llibertat. Hi ha
inclinacions desenvolupades en la
infantesa, que impregnen la intimitat
d'una persona i romanen tota la vida
com una emotivitat favorable cap a
un valor o com un rebuig espontani
de determinats comportaments.
Moltes persones actuen tota la vida
d'una determinada manera perque
consideren valuosa aquesta manera
d'actuar que es va incorporar en ells
des de la infancia, com per osmosi:
«A mi m’ho van ensenyar aixi»; «Aixo
és el que em van inculcar». En
I'ambit familiar també es pot



aprendre a discernir de manera
critica els missatges dels diversos
mitjans de comunicacio.
Lamentablement, moltes vegades
alguns programes televisius o certes
formes de publicitat incideixen
negativament i debiliten valors
rebuts en la vida familiar.

275. En aquest temps, en qué regnen
I'ansietat i la pressa tecnologica, una
tasca importantissima de les families
és educar per a la capacitat
d'esperar. No es tracta de prohibir als
infants que juguin amb els
dispositius electronics, sino de trobar
la manera de generar en ells la
capacitat de diferenciar les diverses
logiques i de no aplicar la velocitat
digital a tots els ambits de la vida. La
postergacio no és negar el desig sind
diferir la seva satisfaccid. Quan els
infants o els adolescents no sén
educats per acceptar que algunes
coses han d'esperar, esdevenen
prepotents, que ho sotmeten tot a la



satisfaccid de les seves necessitats
immediates i creixen amb el vici del
«tot i rapid». Aquest és un gran
engany que no afavoreix la llibertat,
sind que la intoxica. En canvi, quan
s'educa per aprendre a posposar
algunes coses i per esperar el
moment adequat, s'ensenya el que és
ser amo de si mateix, autonom
davant els seus propis impulsos. Aixi,
quan l'infant experimenta que pot
fer-se carrec de si mateix, s'enriqueix
la seva autoestima. Al seu torn, aixo
li ensenya a respectar la llibertat dels
altres. Per descomptat que aixo no
implica exigir-los als infants que
actuin com a adults, pero tampoc no
cal menysprear la seva capacitat de
créixer en la maduracio d'una
llibertat responsable. En una familia
sana, aquest aprenentatge es
produeix de manera ordinaria per
les exigéncies de la convivencia.

276. La familia és I'ambit de la
socialitzacio primaria, perqueé és el



primer lloc on s'apren a col-locar-se
davant de l'altre, a escoltar, a
compartir, a suportar, a respectar, a
ajudar, a conviure. La tasca
educativa ha de despertar el
sentiment del mon i de la societat
com a llar, és una educacio per saber
«habitar», més enlla dels limits de la
propia casa. En el context familiar
s'ensenya a recuperar el veinatge, la
cura, la salutacio. Alla es trenca el
primer setge del mortal egoisme per
reconeixer que vivim al costat
d'altres, amb altres, que son dignes
de la nostra atencio, de la nostra
amabilitat, del nostre afecte. No hi ha
vincle social sense aquesta primera
dimensio quotidiana, gairebé
microscopica: estar junts en el
veinatge, creuant-nos en diferents
moments del dia, preocupant-se pel
que a tots ens afecta, socorrent-nos
mutuament en les petites coses
quotidianes. La familia ha d'inventar
cada dia noves formes de promoure
el reconeixement mutu.



277. A la llar també es poden
replantejar els habits de consum per
tenir cura junts de la casa comuna:
«La familia és el subjecte
protagonista d'una ecologia integral,
perque és el subjecte social primari,
que conté en el seu si els dos
principis-base de la civilitzacio
humana sobre la terra: el principi de
comunio6 i el principi de fecunditat».
[294] Igualment, els moments dificils
i durs de la vida familiar poden ser
molt educatius. Es el que passa, per
exemple, quan arriba una malaltia,
perque «davant la malaltia, fins i tot
en la familia sorgeixen dificultats, a
causa de la debilitat humana. Pero,
en general, el temps de la malaltia fa
créixer la forga dels vincles familiars
[...] Una educacid que deixa de banda
la sensibilitat per la malaltia
humana, resseca el cor; i fa que els
joves estiguin "anestesiats" respecte
al sofriment dels altres, incapacos de
confrontar-se amb el sofriment i de
viure I’experiencia del limit».[295]



278. El trobament educatiu entre
pares i fills pot ser facilitat o
perjudicat per les tecnologies de la
comunicacio i la distraccid, cada
vegada més sofisticades. Quan son
ben utilitzades poden ser utils per
connectar els membres de la familia
tot i la distancia. Els contactes poden
ser frequents i ajudar a resoldre
dificultats.[296] Pero ha de quedar
clar que no substitueixen ni
reemplacen la necessitat del dialeg
més personal i profund que demana
el contacte fisic, o almenys la veu de
l'altra persona. Sabem que de
vegades aquests recursos allunyen
en lloc d'acostar, com quan a I'hora
del dinar cada un esta concentrat en
el seu telefon mobil, o com quan un
dels conjuges es queda adormit
esperant l'altre, que passa hores
entretingut amb algun dispositiu
electronic. En la familia, també aixo
ha de ser motiu de dialeg i d'acords,
que permetin donar prioritat a la
trobada dels seus membres sense



caure en prohibicions irracionals. De
qualsevol manera, no es poden
ignorar els riscos de les noves formes
de comunicacio per als infants i els
adolescents, que de vegades els
converteixen en abulics,
desconnectats del mén real. Aquest
«autisme tecnologic» els exposa més
facilment a la manipulacio dels qui
busquen entrar en la seva intimitat
amb interessos egoistes.

279. Tampoc no és bo que els pares
esdevinguin éssers omnipotents per
als seus fills, que només puguin
confiar en ells, perqueé aixi
impedeixen un adequat procés de
socialitzacio i de maduracio afectiva.
Per fer efectiva aquesta prolongacio
de la paternitat en una realitat mes
amplia, «les comunitats cristianes
son cridades a oferir el seu suport a
la missio educativa de les families»,
[297] de manera particular a traveés
de la catequesi d'iniciacio. Per
afavorir una educacio integral



necessitem «revifar l'alianca entre la
familia i la comunitat cristiana».[298]
El Sinode ha volgut ressaltar la
importancia de 1'escola catolica, que
«desenvolupa una funcio vital
d'ajuda als pares en el seu deure
d'educar els fills. [...] Les escoles
catoliques haurien de ser
encoratjades en la seva missio
d'ajudar els alumnes a créixer com a
adults madurs que poden veure el
mon a través de la mirada d'amor de
Jesus i comprendre la vida com una
crida a servir Déu».[299] Per aixo
«cal afirmar decididament la llibertat
de I'Església d'ensenyar la propia
doctrina i el dret a I'objeccio de
consciencia per part dels educadors».
[300]

Si al'educacio sexual

280. El Concili Vatica II plantejava la
necessitat d'«una positiva i prudent
educacio sexual» que arribi als
infants i als adolescents «a mesura



que avanca la seva edat» i «tenint en
compte el progrés de la psicologia, la
pedagogia i la didactica».[301] Ens
hauriem de preguntar si les nostres
institucions educatives han assumit
aquest desafiament. Es dificil pensar
I'educacio6 sexual en una época en
que la sexualitat tendeix a
banalitzar-se i a empobrir-se. Només
es podria entendre en el marc d'una
educacio per a I'amor, per a la
donacié mutua. D'aquesta manera, el
llenguatge de la sexualitat no es veu
tristament empobrit, sing il-luminat.
L'impuls sexual pot ser conreat en un
cami d'autoconeixement i en el
desenvolupament d'una capacitat
d'autodomini, que poden ajudar a
treure a la llum capacitats precioses
de goig i de trobada amorosa.

281. L'educacio sexual ofereix
informacio, pero sense oblidar que
els infants i els joves no han arribat a
una maduresa plena. La informacio
ha d'arribar en el moment apropiat i



d'una manera adequada a l'etapa que
viuen. No serveix saturar de dades
sense el desenvolupament d'un sentit
critic davant d'una invasio de
propostes, davant la pornografia
descontrolada i la sobrecarrega
d'estimuls que poden mutilar la
sexualitat. Els joves han de poder
advertir que estan bombardejats per
missatges que no busquen el seu bé i
la seva maduracio. Cal ajudar-los a
reconeixer i a buscar les influéncies
positives, al mateix temps que
prenen distancia de tot el que
desfigura la seva capacitat d'estimar.
Igualment, hem d'acceptar que «la
necessitat d'un llenguatge nou 1 més
adequat es presenta especialment en
el moment de presentar als infants i
els adolescents el tema de la
sexualitat».[302]

282. Una educacio sexual que tingui
cura d’un sa pudor té un valor
immens, encara que avui alguns
considerin que és una questio



d'altres époques. Es una defensa
natural de la persona que protegeix
la seva interioritat i evita ser
convertida en un pur objecte. Sense
el pudor, podem reduir l'afecte i la
sexualitat a obsessions que ens
concentren només en la genitalitat,
en morbositats que desfiguren la
nostra capacitat d'estimar i en
diverses formes de violéncia sexual
que ens porten a ser tractats de
manera inhumana o a fer mal als
altres.

283. Sovint I'educacio sexual es
concentra en la invitacio a «protegir-
Se», procurant un «sexe segur».
Aquesta expressio transmet una
actitud negativa cap a la finalitat
procreativa natural de la sexualitat,
com si un possible fill fos un enemic
del qual cal protegir-se. Aixi es
promou l'agressivitat narcisista en
lloc de l'acolliment. Es irresponsable
tota invitacio als adolescents a jugar
amb els seus cossos i els seus desitjos,



com si tinguessin la maduresa, els
valors, el compromis mutu i els
objectius propis del matrimoni.
D'aquesta manera se'ls encoratja
alegrement a utilitzar una altra
persona com a objecte de recerques
compensatories de caréncies o de
grans limits. Es important més aviat
ensenyar-los un cami al voltant de les
diverses expressions de 'amor, de la
cura mutua, de la tendresa
respectuosa, de la comunicacio rica
de sentit. Perque tot aix0 prepara per
un do de si integre i generos que s'ha
d'expressar, després d'un compromis
public, en el lliurament dels cossos.
La unio sexual en el matrimoni
apareixera aixi com a signe d'un
compromis totalitzant, enriquit per
tot el cami previ.

284. Cal no enganyar els joves
portant-los a confondre els planols:
I'atraccio «crea, per un moment, la
il-lusio de la "unio”, pero, sense
amor, aquesta unio deixa els



desconeguts tan separats com
abans».[303] El llenguatge del cos
requereix el pacient aprenentatge
que permet interpretar i educar els
propis desitjos per donar-se de
veritat. Quan es pretén donar-ho tot
de cop és possible que no es doni res.
Una cosa és comprendre les
fragilitats de 1'edat o les seves
confusions, i una altra és encoratjar
els adolescents a perllongar la
immaduresa de la seva forma
d'estimar. Pero qui parla avui
d'aquestes coses? Qui és capag de
prendre’s seriosament els joves? Qui
els ajuda a preparar-se seriosament
per a un amor gran i generos? Es
pren massa a la lleugera l'educacio
sexual.

285. L'educacio6 sexual hauria
d'incloure també el respecte i la
valoracio de la diferencia, que
mostra a cada un la possibilitat de
superar el tancament en els propis
limits per obrir-se a I'acceptacio de



l'altre. Més enlla de les
comprensibles dificultats que
cadascu pugui viure, cal ajudar a
acceptar el propi cos tal com ha estat
creat, perqué «una logica de domini
sobre el propi cos es transforma en
una logica de vegades subtil de
domini sobre la creacio [ ...] També
la valoracio del propi cos en la seva
feminitat o masculinitat és
necessaria per reconeixer-se a si
mateix en la trobada amb aquell que
és diferent. D'aquesta manera és
possible acceptar joiosament el do
especific de 1'altre o de l'altra, obra
del Déu creador, i enriquir-se
reciprocament».[304] Només perdent
la por a la diferencia, un pot acabar
d'alliberar-se de la immaneéncia del
propi ésser i de ’embadaliment d’un
mateix. L'educacio sexual ha d'ajudar
a acceptar el propi cos, de manera
que la persona no pretengui
«esbhorrar la diferencia sexual
perqueé no sap enfrontar-s’hi».[305]



286. Tampoc no es pot ignorar que en
la configuracio de la propia manera
de ser, femenina o masculina, no
conflueixen només factors biologics o
genetics, sind multiples elements que
tenen a veure amb el temperament,
la historia familiar, la cultura, les
experiéncies viscudes, la formacio
rebuda, les influencies d'amics,
familiars i persones admirades, i
altres circumstancies concretes que
exigeixen un esfor¢ d'adaptacio. Es
veritat que no podem separar el que
és masculi i femeni de 1'obra creada
per Déu, que és anterior a totes les
nostres decisions i experiencies, on
hi ha elements biologics que és
impossible ignorar. Pero també és
veritat que la masculinitat i la
feminitat no s6n una cosa rigida. Per
aixo és possible, per exemple, que la
manera de ser masculi del marit
pugui adaptar-se de manera flexible
a la situacio laboral de la dona.
Assumir tasques domestiques o
alguns aspectes de la crianca dels



fills no el fan menys masculi ni
signifiquen un fracas, una
claudicacio o una vergonya. Cal
ajudar els infants a acceptar amb
normalitat aquests sans
«intercanvis», que no treuen cap
dignitat a la figura paterna. La
rigidesa esdevé una exageracio del
masculi o del femeni, i no educa els
infants i els joves per a la reciprocitat
encarnada en les condicions reals del
matrimoni. Aquesta rigidesa, al seu
torn, pot impedir el
desenvolupament de les capacitats
de cadascu, fins al punt de portar a
considerar com a poc masculi
dedicar-se a l'art o la dansa i poc
femeni desenvolupar alguna tasca de
direccid. Aixo0 gracies a Déu ha
canviat, pero en alguns llocs certes
concepcions inadequades continuen
condicionant la legitima llibertat i
mutilant l'auténtic desenvolupament
de la identitat concreta dels fills o de
les seves potencialitats.



Transmetre la fe

287. L'educacio dels fills ha d'estar
marcada per un cami de transmissio
de la fe, que es dificulta per l'estil de
vida actual, pels horaris de treball,
per la complexitat del mon d'avui on
molts porten un ritme frenétic per
poder sobreviure.[306] Tanmateix, la
llar ha de continuar essent el lloc on
s'ensenyi a percebre les raonsila
bellesa de la fe, a pregar i a servir el
proisme. Aix0 comenca en el
baptisme, on, com deia sant Agusti,
les mares que porten els seus fills
«cooperen al part sant».[307] Despreés
comenca el cami del creixement
d'aquesta vida nova. La fe és do de
Déu, rebut en el baptisme, i no és el
resultat d'una accié humana, pero els
pares son instruments de Déu per a
la seva maduracio i
desenvolupament. Llavors «€és bonic
quan les mares ensenyen als fills
petits a enviar un peto a Jesus o a la
Mare de Déu. Quanta tendresa hi ha



en aixo! En aquest moment el cor
dels infants es converteix en espai
d'oracio».[308] La transmissio de la
fe suposa que els pares visquin
I'experiencia real de confiar en Déu,
de buscar-lo, de necessitar-lo, perque
només d'aquesta manera «una
generacio anuncia a l’altra les teves
obres, i li anuncia les teves

proeses» (S1144,4 ) i «el pares fan
coneixer als seus fills la teva
fidelitat» (Is 38,19). Aix0 requereix
que implorem l'accié de Déu en els
cors, alla on no podem arribar. El gra
de mostassa, tan petita llavor, es
converteix en un gran arbust (cf. Mt
13,31-32), i aixi reconeixem la
desproporcio entre l'accio i el seu
efecte. Llavors sabem que no som
amos del do sino els seus
administradors curosos. Pero el
nostre afany creatiu és una ofrena
que ens permet col-laborar amb la
iniciativa de Déu. Per aix0, «han de
ser valorats els conjuges, mares i
pares, com a subjectes actius de la



catequesi [...]. Es de gran ajuda la
catequesi familiar, com a meétode
eficac per formar els joves pares de
familia i fer que prenguin
consciéncia de la seva missio
d'evangelitzadors de la seva propia
familia».[309]

288. L'educacio a la fe sap adaptar-se
a cada fill, perque els recursos
apresos o les receptes de vegades no
funcionen. Els infants necessiten
simbols, gestos, narracions. Els
adolescents solen entrar en crisi amb
I'autoritat i amb les normes, per la
qual cosa convé estimular les seves
propies experiencies de fe i oferir-los
testimonis lluminosos que s'imposin
per la seva sola bellesa. Els pares que
volen acompanyar la fe dels seus fills
estan atents als seus canvis, perque
saben que l'experiéncia espiritual no
s'imposa sino que es proposa a la
seva llibertat. Es fonamental que els
fills vegin d'una manera concreta
que per als seus pares la pregaria és



realment important. Per aixo els
moments de pregaria en familia i les
expressions de la pietat popular
poden tenir més forga
evangelitzadora que totes les
catequesis i que tots els discursos.
Vull expressar especialment la meva
gratitud a totes les mares que
preguen incessantment, com ho feia
santa Monica, pels fills que s’han
allunyat de Crist.

289. L'exercici de transmetre als fills
la fe, en el sentit de facilitar la seva
expressio i el seu creixement, ajuda a
fer que la familia esdevingui
evangelitzadora, i espontaniament
comenci a transmetre-la a tots els qui
s'hi acosten, fins i tot fora del propi
ambit familiar. Els fills que creixen
en families missioneres sovint es
tornen missioners, si els pares saben
viure aquesta tasca de tal manera
que els altres els sentin propers i
amigables, de manera que els fills
creixin en aquest estil de relacionar-



se amb el moén, sense renunciar a la
seva fe i a les seves conviccions.
Recordem que el mateix Jesus
menjava i bevia amb els pecadors (cf.
Mc 2,16; Mt 11,19), podia aturar-se a
conversar amb la samaritana (Jn
4,7-26), 1 rebre de nit Nicodem (Jn
3,1-21), es deixava ungir els peus per
una dona prostituta (cf. Lc 7,36-50), i
s'aturava a tocar els malalts (cf. Mc
1,40-45; 7,33). El mateix feien els seus
apostols, que no menyspreaven els
altres, no estaven reclosos en petits
grups de selectes, aillats de la vida de
la seva gent. Mentre les autoritats els
assetjaven, ells gaudien de la
simpatia «de tot el poble» (Ac 2,47; cf.
4,21.33; 5,13).

290. «La familia es constitueix aixi
com a subjecte de I’acci6 pastoral a
través de ’anunci explicit de
I’Evangeli i I’herencia de multiples
formes de testimoniatge: la
solidaritat envers els pobres,
I’obertura a la diversitat de les



persones, la custodia de la creacio, la
solidaritat moral i material envers
les altres families sobretot envers les
més necessitades, el compromis per a
la promocid del bé comu també
mitjancant la transformacio de les
estructures socials injustes, a partir
del territori en el qual viu, practicant
les obres de misericordia corporal i
espiritual».[310] Aix0 s'ha de situar
en el marc de la conviccio més
preciosa dels cristians: I'amor del
Pare que ens sosté i ens promou,
manifestat en el lliurament total de
Jesucrist, viu entre nosaltres, que ens
fa capacos d'afrontar junts totes les
tempestes i totes les etapes de la
vida. També en el cor de cada familia
cal fer ressonar el kerigma, a temps i
fora de temps, perque il-lumini el
cami. Tots hauriem de ser capacos de
dir, a partir del que s'ha viscut en les
nostres families: «<Hem conegut
I'amor que Déu ens té» (1jn 4,16).
Només a partir d'aquesta
experiéncia, la pastoral familiar



podra aconseguir que les families
siguin alhora esglésies domestiques i
ferment evangelitzador en la
societat.

Capitol vuite

ACOMPANYAR, DISCERNIRI
INTEGRAR LA FRAGILITAT

291. Els Pares sinodals han expressat
que, encara que 1'Església entén que
tota ruptura del vincle matrimonial
«va contra la voluntat de Déu, també
és conscient de la fragilitat de molts
dels seus fills».[311] II-luminada per
la mirada de Jesucrist, «mira amb
amor els qui participen en la seva
vida de manera incompleta,
reconeixent que la gracia de Déu
també obra en les seves vides,
donant-los el coratge per fer el bé,
per fer-se carrec amb amor l'un de
l'altre i estar al servei de la
comunitat en la qual viuen i
treballen».[312] D'altra banda,
aquesta actitud es veu enfortida en el



context d'un Any Jubilar dedicat a la
misericordia. Encara que sempre
proposa la perfecci6 i convida a una
resposta més plena a Déu, «I'Església
ha d'acompanyar amb atencio i cura
als seus fills més fragils, marcats per
I'amor ferit i extraviat, donant-los de
nou confianca i esperanca, com la
llum del far d'un port o d'una torxa
portada al mig de la gent per
il-luminar els qui han perdut el rumb
0 es troben enmig de la tempesta».
[313] No oblidem que, sovint, la tasca
de I'Església s'assembla a la d'un
hospital de campanya.

292. El matrimoni cristia, reflex de la
unio entre Crist 1 la seva Església, es
realitza plenament en la unio entre
un home i una dona, que es donen
reciprocament en un amor exclusiu i
en lliure fidelitat, es pertanyen fins a
la mort i s'obren a la comunicacio de
la vida, consagrats pel sagrament que
els confereix la gracia per constituir-
se en església domeéstica i en ferment



de vida nova per a la societat. Altres
formes d'uni6 contradiuen
radicalment aquest ideal, pero
algunes ho fan almenys de manera
parcial i analeg. Els Pares sinodals
han expressat que I'Església no deixa
de valorar els elements constructius
en aquelles situacions que encara no
corresponen o ja no corresponen al
seu ensenyament sobre el
matrimoni.[314]

La gradualitat en la pastoral

293. Els Pares també han posat la
mirada en la situacio particular d'un
matrimoni només civil o, salvades les
distancies, fins i tot d'una mera
convivencia en la qual, «quan la unid
arriba a una estabilitat notable
mitjancant un vincle public, esta
connotada d'afecte profund, de
responsabilitat pels fills, de capacitat
de superar les proves, pot ser vista
com una ocasio d'acompanyament en
I'evolucio cap al sagrament del



matrimoni».[315] D'altra banda, és
preocupant que molts joves avui
desconfiin del matrimoni i
convisquin, postergant
indefinidament el compromis
conjugal, mentre altres posen fi al
compromis assumit i immediatament
n’instauren un de nou. Ells, «que
formen part de I'Església, necessiten
una atencio pastoral misericordiosa i
encoratjadora».[316] Perqué als
pastors competeix no sols la
promoci6 del matrimoni cristia, sind
també «el discerniment pastoral de
les situacions de tantes persones que
ja no viuen aquesta realitat», per
«entrar en dialeg pastoral amb elles a
fi de posar en relleu els elements de
la seva vida que puguin portar a una
major obertura a I'Evangeli del
matrimoni en la seva plenitud».[317]
En el discerniment pastoral convé
«identificar elements que
afavoreixin l'evangelitzacio i el
creixement huma i espiritual».[318]



294. «L'eleccio del matrimoni civil o,
en altres casos, de la simple
convivencia, sovint no esta motivada
per prejudicis o resisténcies a la unio
sacramental, sino per situacions
culturals o contingents».[319] En
aquestes situacions podran ser
valorats aquells signes d'amor que
d'alguna manera reflecteixen I'amor
de Déu.[320] Sabem que «creix
continuament el nombre dels qui
després d'haver viscut junts durant
molt de temps demanen la celebracio
del matrimoni en 1'Església. La
simple convivencia sovint es tria a
causa de la mentalitat general
contraria a les institucions i als
compromisos definitius, pero també
perqueé s'espera adquirir una major
seguretat existencial (treball i salari
fix). En altres paisos, finalment, les
unions de fet s6n molt nombroses, no
sols pel rebuig dels valors de la
familia i del matrimoni, sind sobretot
pel fet que casar-se es considera un
luxe, per les condicions socials, de



manera que la miséria material
impulsa a viure unions de fet».[321]
Pero «cal afrontar totes aquestes
situacions de manera constructiva,
tractant de transformar-les en
oportunitat de cami cap a la plenitud
del matrimoni i de la familia a la
llum de I'Evangeli. Es tracta d'acollir-
les i acompanyar-les amb paciéncia i
delicadesa».[322] Es el que va fer
Jesus amb la samaritana (/n 4,1-26):
va dirigir una paraula al seu desig
d'amor veritable, per alliberar-la de
tot el que enfosquia la seva vida i
conduir-la a l'alegria plena de
I'Evangeli.

295. En aquesta linia, sant Joan Pau II
proposava l'anomenada «llei de la
gradualitat» amb la consciencia que
I'ésser huma «coneix, estima i
realitza el bé moral segons diverses
etapes de creixement».[323] No és
una «gradualitat de la llei», sin6 una
gradualitat en 1'exercici prudencial
dels actes lliures en subjectes que no



estan en condicions de comprendre,
de valorar o de practicar plenament
les exigéncies objectives de la llei.
Perque la llei és també do de Déu que
indica el cami, do per a tots sense
excepcio que es pot viure amb la
forca de la gracia, tot i que cada ésser
huma «avanga gradualment amb la
progressiva integracid dels dons de
Déu i de les exigencies del seu amor
definitiu i absolut en tota la vida
personal i social».[324]

El discerniment de les situacions
anomenades «irregulars»[325]

296. El Sinode s'ha referit a diferents
situacions de fragilitat o
d’imperfeccid. Referent a aixo, vull
recordar aqui una cosa que he volgut
plantejar amb claredat a tota
I'Església perqué no equivoquem el
cami: «Dues logiques recorren tota la
historia de 1'Església: marginar i
reintegrar [...]. E1 cami de 1'Església,
des el concili de Jerusalem en



endavant, és sempre el cami de Jesus,
el de la misericordia i de la
integracio [...]. El cami de 1'Església
és el de no condemnar ningu per
sempre i difondre la misericordia de
Déu a totes les persones que la
demanen amb cor sincer [...]. Perque
la caritat veritable sempre és
immerescuda, incondicional i
gratuita».[326] Per tant, «cal evitar
els judicis que no tenen en compte la
complexitat de les diverses
situacions, i cal estar atents a la
manera en que les persones viuen i
pateixen a causa de la seva
condicio».[327]

297. Es tracta d'integrar tothom, s'ha
d'ajudar cadascu a trobar la seva
propia manera de participar en la
comunitat eclesial, perque se senti
objecte d'una misericordia
«immerescuda, incondicional i
gratuita». Ningu no pot ser
condemnat per sempre, perque
aquesta no és la logica de I'Evangeli.



No em refereixo nomeés als divorciats
en nova unio sing a tothom, en
qualsevol situacio en que es trobi.
Obviament, si algu té un pecat
objectiu com si fos part de l'ideal
cristia, o vol imposar alguna cosa
diferent al que ensenya I'Església, no
pot pretendre donar catequesi o
predicar, i en aquest sentit hi ha
alguna cosa que el separa de la
comunitat (cf. Mt 18,17). Necessita
tornar a escoltar 1'anunci de
I'Evangeli i la invitacio a la
conversio. Pero fins i tot i per a
aquesta persona pot haver alguna
manera de participar en la vida de la
comunitat, en tasques socials, en
reunions de pregaria o de la manera
que suggereixi la seva propia
iniciativa, juntament amb el
discerniment del pastor. Quant al
mode de tractar les diverses
situacions anomenades «irregulars»,
els Pares sinodals van aconseguir un
consens general, que sostinc:
«Respecte a un enfocament pastoral



dirigit a les persones que han contret
matrimoni civil, que s6n divorciats i
tornats a casar, o que simplement
conviuen, és competencia de
I'Església revelar-los la divina
pedagogia de la gracia en les seves
vides i ajudar-los a assolir la plenitud
del designi que Déu té per a ells»,
[328] sempre possible amb la forca
de I'Esperit Sant.

298. Els divorciats que viuen una
nova unio, per exemple, poden
trobar-se en situacions molt
diferents, que no han de ser
catalogades o tancades en
afirmacions massa rigides sense
deixar lloc a un adequat
discerniment personal i pastoral. Hi
ha el cas d'una segona unio
consolidada en el temps, amb nous
fills, amb provada fidelitat, entrega
generosa, compromis cristia,
coneixement de la irregularitat de la
seva situacio i gran dificultat per
tornar enrere sense sentir en



consciéncia que cau en noves culpes.
L'Església reconeix situacions en quée
«quan I'home i la dona, per motius
seriosos, -com, per exemple,
I'educacio dels fills- no poden
complir I'obligacio de la separacio».
[329] També hi ha el cas dels qui han
fet grans esforcos per salvar el
primer matrimoni i van patir un
abandonament injust, o el dels «qui
han contret una segona unio en vista
a l'educacio dels fills, i de vegades
estan subjectivament segurs en
consciencia que el precedent
matrimoni, irreparablement destruit,
no havia estat mai valid».[330] Pero
una altra cosa és una unio que ve
d'un recent divorci, amb totes les
consequeéncies de sofriment i de
confusio que afecten els fills i
families senceres, o la situacio d'algu
que reiteradament ha fallat als seus
compromisos familiars. Ha de
quedar clar que aquest no és l'ideal
que I'Evangeli proposa per al
matrimoni i la familia. Els Pares



sinodals han expressat que el
discerniment dels pastors sempre
s'ha de fer «distingint
adequadament»,[331] amb una
mirada que «discerneixi bé les
situacions».[332] Sabem que no hi ha
«receptes senzilles».[333]

299. Acullo les consideracions de
molts pares sinodals, els quals van
voler expressar que «els batejats que
s’han divorciat i tornat a casar
civilment han de ser més integrats en
les comunitats cristianes en els
diversos modes possibles, evitant
tota ocasio d’escandol. La logica de la
integracio és la clau del seu
acompanyament pastoral, perque no
sols sapiguen que pertanyen al Cos
de Crist que és I’Església, sin6 que en
puguin tenir una joiosa i fecunda
experiéncia. Son batejats, son
germans 1 germanes, ’Esperit Sant
vessa en ells dons i carismes per al
bé de tots. La seva participacio pot
expressar-se en diversos serveis



eclesials: convé per aixo discernir
quines de les diverses formes
d’exclusio actualment practicades en
ambit liturgic, pastoral, educatiu i
institucional poden ser superades.
Ells no sols no han de sentir-se
excomunicats, sino que poden viure i
madurar com a membres vius de
I’Església, sentint-la com una mare
que els acull sempre, té cura d’ells
amb afecte i els encoratja en el cami
de la vida i de ’Evangeli. Aquesta
integracio és necessaria igualment
per a la cura i ’educacio cristiana
dels seus fills, que han de ser
considerats els més importants».
[334]

300. Si es té en compte la
innombrable diversitat de situacions
concretes, com les que hem esmentat
abans, es pot comprendre que no
s’havia d'esperar del Sinode o
d'aquesta Exhortacié una nova
normativa general de tipus canonic,
aplicable a tots els casos. Només cal



un nou encoratjament a un
responsable discerniment personal i
pastoral dels casos particulars, que
hauria de reconeixer que, ja que «el
grau de responsabilitat no és igual en
tots els casos»,[335] les
consequencies o els efectes d'una
norma no necessariament han de ser
sempre els mateixos.[336] Els
preveres tenen la tasca
d’«acompanyar les persones
interessades pel cami del
discerniment segons I’ensenyament
de ’Església i les orientacions del
bisbe. En aquest proceés sera util fer
un examen de consciencia, a través
de moments de reflexio i de
penediment. Els divorciats tornats a
casar haurien de preguntar-se com
s’han comportat envers els fills quan
la uni6 conjugal entra en crisi; si hi
va haver intents de reconciliacio;
com és la situacio del parconer
abandonat; quines consequencies té
la nova relacio sobre la resta de la
familia i la comunitat dels fidels;



quin exemple ofereix als joves que
s’han de preparar al matrimoni. Una
sincera reflexio pot enfortir la
confianca en la misericordia de Déu
que no és negada a ningu».[337] Es
tracta d'un itinerari
d'acompanyament i de discerniment
que «orienta aquests fidels a la presa
de consciéencia de la seva situacio
davant de Déu. El col-loqui amb el
sacerdot, en fur intern, concorre a la
formacio d’un judici correcte sobre
allo que obstaculitza la possibilitat
d’una més plena participacio a la
vida de I’Església i sobre els passos
que poden afavorir-la i fer-la créixer.
Ates que en la mateixa llei no hi
gradualitat (cf. Familiaris consortio,
34), aquest discerniment no podra
mai prescindir de les exigencies de
veritat i de caritat de I’Evangeli
proposades per I’Església. Perque
aixo tingui lloc, s’han de garantir les
necessaries condicions d’humilitat,
reserva, amor a I’Església i al seu
ensenyament, en la recerca sincera



de la voluntat de Déu i en el desig
d’arribar a una resposta meés
perfecta a aquesta».[338] Aquestes
actituds son fonamentals per evitar
el greu risc de missatges equivocats,
com la idea que algun sacerdot pot
concedir rapidament «excepcions», 0
que hi ha persones que poden
obtenir privilegis sacramentals a
canvi de favors. Quan es troba una
persona responsable i discreta, que
no pretén posar els seus desitjos per
sobre del bé comu de I'Església, amb
un pastor que sap reconeixer la
serietat de I'assumpte que té entre
mans, s'evita el risc que un
determinat discerniment dugui a
pensar que 1'Església sosté una doble
moral.

Les circumstancies atenuants en el
discerniment pastoral

301. Per entendre de manera
adequada per que és possible i
necessari un discerniment especial



en algunes situacions anomenades
«irregulars», hi ha una questio que
s'ha de tenir en compte sempre, de
manera que mai no es pensi que es
pretenen disminuir les exigencies de
I'Evangeli. L'Església posseeix una
solida reflexio sobre els
condicionaments i les circumstancies
atenuants. Per aixo, ja no és possible
dir que tots els qui es troben en
alguna situacié anomenada
«irregular» viuen en una situacio de
pecat mortal, privats de la gracia
santificant. Els limits no depenen
nomeés d’un eventual
desconeixement de la norma. Un
subjecte, fins i tot coneixent bé la
norma, pot tenir una gran dificultat
per comprendre «els valors
inherents a la norma»[339] o pot
estar en condicions concretes que no
li permeten d’obrar de manera
diferent i de prendre altres decisions
sense una nova culpa. Com bé van
expressar els Pares sinodals, «pot
haver-hi factors que limiten la



capacitat de decisid».[340] Ja sant
Tomas d'Aquino reconeixia que algu
pot tenir la gracia i la caritat, pero no
poder exercitar bé alguna de les
virtuts,[341] de manera que encara
que posseeixi totes les virtuts morals
infuses, no manifesta amb claredat
I'existencia d'alguna d'elles, perquée
I'obrar exterior d'aquesta virtut
troba dificultat: «Es diu que alguns
sants no tenen algunes virtuts, ateses
les dificultats que experimenten en
els seus actes, encara que tinguin els
habits de totes les virtuts».[342]

302. Pel que fa a aquests
condicionaments, el Catecisme de
l'Església Catolica s'expressa d'una
manera contundent: «La
imputabilitat i la responsabilitat
d'una accié poden quedar
disminuides i fins i tot suprimides
per la ignorancia, la inadverténcia, la
violéncia, la por, els habits, els
afectes desordenats i altres factors
psiquics o socials».[343] En un altre



paragraf es refereix novament a
circumstancies que atenuen la
responsabilitat moral, i esmenta,
amb gran amplitud, «la immaduresa
afectiva, la forca dels habits contrets,
'estat d'angoixa o altres factors
psiquics o socials».[344] Per aquesta
rad, un judici negatiu sobre una
situacio objectiva no implica un
judici sobre la imputabilitat o la
culpabilitat de la persona
involucrada.[345] En el context
d'aquestes conviccions, considero
molt adequat el que van voler
sostenir molts pares sinodals: «En
determinades circumstancies, les
persones troben grans dificultats per
actuar de manera diversa. [...] El
discerniment pastoral, tot i tenir en
compte la consciéncia rectament
formada de les persones, s'ha de fer
carrec d'aquestes situacions. Tampoc
les consequiencies dels actes
realitzats no sOn necessariament les
mateixes en tots els casos».[346]



303. A partir del reconeixement del
pes dels condicionaments concrets,
podem afegir que la consciéncia de
les persones ha de ser millor
incorporada a la praxi de I'Església
en algunes situacions que no
realitzen objectivament la nostra
concepcio del matrimoni. Certament,
que cal encoratjar la maduracio
d'una consciéncia il-luminada,
formada i acompanyada pel
discerniment responsable i serios del
pastor, 1 proposar una confianca
cada vegada més gran en la gracia.
Pero0 aquesta consciéencia pot
reconeixer no sols que una situacio
no respon objectivament a la
proposta general de I'Evangeli; també
pot reconéixer amb sinceritat i
honestedat allo que, per ara, és la
resposta generosa que es pot oferir a
Déu, i descobrir amb certa seguretat
moral que aquesta és la donaci6 que
Déu mateix esta reclamant enmig de
la complexitat concreta dels limits,
tot i que encara no sigui plenament



I'ideal objectiu. De totes maneres,
recordem que aquest discerniment
és dinamic i ha de romandre sempre
obert a noves etapes de creixement i
a noves decisions que permetin
realitzar I'ideal de manera més
plena.

Normes i discerniment

304. Es mesqui aturar-se nomsés a
considerar sil'obrar d'una persona
respon o no a una llei o norma
general, perqué aixo no basta per
discernir i assegurar una plena
fidelitat a Déu en l'existéncia
concreta d'un ésser huma. Prego
encaridament que recordem sempre
allo que ensenya sant Tomas
d'Aquino, 1 que aprenguem a
incorporar-lo al discerniment
pastoral: «<Encara que en els principis
generals hi hagi una certa necessitat,
com més es baixa a les coses
particulars, més indeterminacio hi
ha. [...] En1'ambit de 1'accid, la veritat



o la rectitud practica no son el
mateix en totes les aplicacions
particulars, siné només en els
principis generals; i en aquells per
als quals la rectitud és identica en les
propies accions, aquesta no és
igualment coneguda per tots. [...]
Com més es descendeix al particular,
tant més augmenta la
indeterminaci6».[347] Es veritat que
les normes generals presenten un bé
que mai no s'ha de desatendre ni
descuidar, pero en la seva formulacio
no poden abastar absolutament totes
les situacions particulars. Alhora, cal
dir que, precisament per aquesta rao,
allo que forma part d'un
discerniment practic davant d'una
situacio particular no pot ser elevat a
la categoria d'una norma. Aix0 no
solament donaria lloc a una
casuistica insuportable, sin6 que
posaria en risc els valors que s'han
de preservar amb especial cura.[348]



305. Per aix0, un pastor no pot sentir-
se satisfet només aplicant lleis
morals als qui viuen en situacions
«irregulars», com si fossin pedres
que es llancen sobre la vida de les
persones. Es el cas dels cors tancats,
que solen amagar-se fins i tot darrere
dels ensenyaments de I'Església «per
seure a la catedra de Moiseés i jutjar,
de vegades amb superioritat i
superficialitat, els casos dificils i les
families ferides».[349] En aquesta
mateixa linia es va expressar la
Comissio Teologica Internacional:
«La llei natural no hauria de ser
presentada com un conjunt ja
constituit de regles que s'imposen a
priori al subjecte moral, siné que és
més aviat una font d'inspiracié
objectiva per al seu procés,
eminentment personal, de presa de
decisio».[350] A causa dels
condicionaments o factors atenuants,
és possible que, enmig d'una situacio
objectiva de pecat —que no sigui
subjectivament culpable o que no ho



sigui de manera plena- es pugui
viure en gracia de Déu, es pugui
estimar, i també es pugui créixer en
la vida de la gracia i la caritat, rebent
per aixo I'ajuda de 1'Església.[351] El
discerniment ha d'ajudar a trobar els
possibles camins de resposta a Déu i
de creixement enmig dels limits.
Creient que tot és blanc o negre, a
vegades tanquem el cami de la gracia
i del creixement, i descoratgem
camins de santificacié que donen
gloria a Déu. Recordem que «un petit
pas, enmig de grans limits humans,
pot ser més agradable a Déu que la
vida exteriorment correcta del qui
transcorre els seus dies sense
afrontar importants dificultats».[352]
La pastoral concreta dels ministres i
de les comunitats no pot deixar
d'incorporar aquesta realitat.

306. En qualsevol circumstancia,
davant dels qui tenen dificultats per
viure plenament la llei divina, ha de
ressonar la invitacio a recorrer la via



caritatis. La caritat fraterna és la
primera llei dels cristians (cf. Jn
15,12; Ga 5,14). No oblidem la
promesa de les Escriptures:
«Manteniu un amor intens entre
vosaltres, perque l'amor cobreix
multitud de pecats» (1Pe 4,8); «Expia
els pecats amb almoines, i els teus
delictes socorrent els pobres» (Dn
4,24). «L'aigua apaga el foc ardent i
I'almoina perdona els pecats» (Sir
3,30). Es també el que ensenya sant
Agusti: «Aixi com, en perill d'incendi,
correriem a buscar aigua per apagar-
lo, [...] de la mateixa manera, si de la
nostra palla sorgis la flama del pecat,
1 per aixo ens pertorbem, quan se’ns
ofereixi l'ocasio d'una obra plena de
misericordia, alegrem-nos-en com si
fos una font que se'ns ofereix en la
qual puguem sufocar l'incendi».[353]

La logica de la misericordia
pastoral



307. Per evitar qualsevol
interpretacio desviada, recordo que
de cap manera I'Església no ha de
renunciar a proposar l'ideal ple del
matrimoni, el projecte de Déu en tota
la seva grandesa: «Cal encoratjar als
joves batejats a no dubtar davant la
riquesa que el sagrament del
matrimoni procura als seus projectes
d'amor, amb la forca de la suport que
reben de la gracia de Cristide la
possibilitat de participar plenament
en la vida de 'Església».[354] La
tebior, qualsevol forma de
relativisme, o un excessiu respecte a
I'hora de proposar-ho, serien una
manca de fidelitat a I'Evangeli i
també una falta d'amor de 1'Església
envers els mateixos joves.
Comprendre les situacions
excepcionals mai no implica amagar
la llum de l'ideal més ple ni proposar
menys que el que Jesus ofereix a
I'ésser huma. Avui, més important
que una pastoral dels fracassos és
'esforg pastoral per consolidar els



matrimonis i aixi prevenir les
ruptures.

308. Pero de la nostra consciéncia del
pes de les circumstancies atenuants —
psicologiques, historiques i fins i tot
biologiques- se segueix que, «sense
disminuir el valor de l'ideal
evangelic, cal acompanyar amb
misericordia 1 paciencia les etapes
possibles de creixement de les
persones que es van construint dia a
dia», donant lloc a «la misericordia
del Senyor que ens estimula a fer el
bé possible».[355] Comprenc els qui
prefereixen una pastoral més rigida
que no doni lloc a cap confusid. Pero
crec sincerament que Jesucrist vol
una Església atenta al bé que
I'Esperit vessa al mig de la fragilitat:
una Mare que, al mateix temps que
expressa clarament el seu
ensenyament objectiu, «no renuncia
al bé possible, encara que corri el
risc de tacar-se amb el fang del
cami».[356] Els pastors, que



proposen als fidels l'ideal ple de
I'Evangeli i la doctrina de I'Església,
han d'ajudar també a assumir la
logica de la compassio amb els fragils
1 a evitar persecucions o judicis
massa durs o impacients. El mateix
Evangeli ens reclama que no jutgem
ni condemnem (cf. Mt 7,1; Lc 6,37).
Jesus «espera que renunciem a
buscar aquestes cobertures personals
0 comunitaries que ens permeten
mantenir-nos a distancia del nus de
la tempestat humana, perque
acceptem de debo entrar en contacte
amb l’existencia concreta dels altres i
coneguem la forca de la tendresa.
Quan ho fem, la vida sempre se'ns
complica meravellosament».[357]

309. Es providencial que aquestes
reflexions es desenvolupen en el
context d'un Any Jubilar dedicat a la
misericordia, perque també enfront
de les més diverses situacions que
afecten la familia, «I'Església té la
missio d'anunciar la misericordia de



Déu, cor palpitant de 'Evangeli, que
pel seu mitja ha d'aconseguir la ment
iel cor de cada persona. I’Esposa de
Crist fa seu el comportament del Fill
de Déu que surt a ’encontre de tots,
sense excloure ningu».[358] Sap bé
que Jesus mateix es presenta com
Pastor de cent ovelles, no de noranta-
nou. Les estima totes. A partir
d'aquesta consciéncia, es fara
possible que «a tots, creients i
llunyans, pugui arribar el balsam de
la misericordia com a signe del
Regne de Déu que esta ja present
enmig nostre».[359]

310. No podem oblidar que «la
misericordia no és solament l'obrar
del Pare, sino que esdevé el criteri
per saber qui son realment els seus
veritables fills. Aixi doncs, som
cridats a viure de misericordia,
perque a nosaltres en primer lloc
se'ns ha aplicat misericordia».[360]
No és una proposta romantica o una
resposta feble davant I'amor de Déu,



que sempre vol promoure les
persones, ja que «la misericordia és
la biga mestra que sosté la vida de
I'Església. Tot en la seva accio
pastoral hauria d'estar revestit per la
tendresa amb la qual es dirigeix als
creients; res en el seu anunciien el
seu testimoniatge cap al mon pot no
tenir misericordia».[361] Es veritat
que de vegades «ens comportem com
a controladors de la gracia i no com a
facilitadors. Pero I'Església no és una
duana, €és la casa paterna on hi ha
lloc per a cada un amb la seva vida al
damunt».[362]

311. L'ensenyament de la teologia
moral no hauria de deixar
d'incorporar aquestes
consideracions, perque, si bé és
veritat que cal tenir cura de la
integritat de I'ensenyament moral de
I'Església, sempre s'ha de posar
especial intereés a destacaria
encoratjar els valors més alts i
centrals de I'Evangeli,[363]



particularment el primat de la caritat
com a resposta a la iniciativa gratuita
de I'amor de Déu. A vegades ens
costa molt donar lloc a la pastoral a
I'amor incondicional de Déu.[364]
Posem tantes condicions a la
misericordia que la buidem de sentit
concret i de significacio real, i
aquesta és la pitjor manera d’aigualir
I'Evangeli. Es veritat, per exemple,
que la misericordia no exclou la
justicia i la veritat, pero abans de res
hem de dir que la misericordia és la
plenitud de la justicia i la
manifestacio més lluminosa de la
veritat de Déu. Per aix0, sempre
convé considerar «inadequada
qualsevol concepcid teologica que en
ultim terme posi en dubte
I'omnipotencia de Déu i,
especialment, la seva misericordia».
[365]

312. Aix0 ens proporciona un marc i
un clima que ens impedeix
desenvolupar una freda moral



d'escriptori en parlar sobre els temes
més delicats, i ens situa més aviat en
el context d'un discerniment pastoral
carregat d'amor misericordios, que
sempre s'inclina a comprendre, a
perdonar, a acompanyar, a esperar, 1
sobretot a integrar. Aquesta és la
logica que ha de predominar en
I'Església, per «fer I'experiéncia
d'obrir el cor a tots els qui viuen en
les més contradictories periferies
existencials».[366] Convido els fidels
que estan vivint situacions
complexes, a apropar-se amb
confian¢a a conversar amb els seus
pastors o amb laics que viuen lliurats
al Senyor. No sempre hi trobaran
una confirmacio de les seves propies
idees o desitjos, pero segurament
rebran una llum que els permeti
comprendre millor el que els passa i
podran descobrir un cami de
maduracio personal. I invito els
pastors a escoltar amb afecte i
serenitat, amb el desig sincer
d'entrar al cor del drama de les



persones i de comprendre el seu
punt de vista, per ajudar-los a viure
millor i a reconéixer el seu propi lloc
en I'Església.

Capitol nove

ESPIRITUALITAT MATRIMONIAL I
FAMILIAR

313. La caritat adquireix matisos
diferents, segons l'estat de vida al
qual cada un hagi estat cridat. Ja fa
diverses décades, quan el Concili
Vatica II es referia a I'apostolat dels
laics, destacava l'espiritualitat que
brolla de la vida familiar. Deia que
'espiritualitat dels laics «ha
d'assumir caracteristiques peculiars
per rao de l'estat de matrimoni i de
familia»[367] 1 que les preocupacions
familiars no han de ser una cosa
aliena «al seu estil de vida
espiritual».[368] Llavors val la pena
que ens aturem breument a
descriure algunes notes fonamentals
d'aquesta espiritualitat especifica



que es desenvolupa en el dinamisme
de les relacions de la vida familiar.

Espiritualitat de la comunio
sobrenatural

314. Sempre hem parlat de la
inhabitacio divina en el cor de la
persona que viu en gracia. Avui
podem dir també que la Trinitat esta
present en el temple de la comunio
matrimonial. Aixi com habita en les
lloances del seu poble (cf. S 22,4), viu
intimament en I'amor conjugal que li
dona gloria.

315. La presencia del Senyor habita
en la familia real i concreta, amb tots
els seus patiments, lluites, alegries i
proposits quotidians. Quan es viu en
familia, alla és dificil fingir i mentir,
no podem mostrar una mascara. Si
I'amor anima aquesta autenticitat, el
Senyor hi regna amb el seu goigila
seva pau. L'espiritualitat de I'amor
familiar esta feta de milers de gestos
reals i concrets. En aquesta varietat



de dons i de trobades que maduren
la comunid, Déu té el seu estatge.
Aquest lliurament associa «alhora
I'huma i el divi»,[369] perqueé esta
plena de I'amor de Déu. En
definitiva, 1'espiritualitat
matrimonial és una espiritualitat del
vincle habitat per 1'amor divi.

316. Una comunid familiar ben
viscuda és un veritable cami de
santificacio en la vida ordinaria i de
creixement mistic, un mitja per a la
unio intima amb Déu. Perque les
exigéncies fraternes i comunitaries
de la vida en familia son una ocasio
per obrir més i més el cor, i aixo fa
possible una trobada amb el Senyor
cada vegada més ple. Diu la Paraula
de Déu que «qui no estima el seu
germa esta en les tenebres» (1/n
2,11), «roman en la mort» (1jn 3,14) 1
«no ha conegut Déu» (1Jn 4,8). El meu
predecessor Benet XVI ha dit que
«tancar els ulls davant el proisme ens
converteix també en cecs davant



Déu»,[370] i que I'amor és en el fons
I'inica llum que «il-lumina
constantment un moén fosc».[371]
Només «si ens estimem els uns als
altres, Déu esta en nosaltres, i el seu
amor ha arribat a nosaltres a la seva
plenitud» (1jn 4,12). Ja que «la
persona humana té una innata i
estructural dimensio social»,[372] i
«]'expressio primera i originaria de
la dimensio social de la persona és el
matrimoni i la familia»,[373]
'espiritualitat s'encarna en la
comunio6 familiar. Llavors, els qui
tenen profunds desitjos espirituals
no han de sentir que la familia els
allunya del creixement en la vida de
I'Esperit, sind que és un cami que el
Senyor fa servir per portar-los als
cimals de la uni6 mistica.

Units en pregaria a la llum de la
Pasqua

317. Sila familia aconsegueix
concentrar-se en Crist, ell unifica i



il-lumina tota la vida familiar. Els
dolors i les angoixes s'experimenten
en comunio amb la creu del Senyor, i
I'abracada amb ell permet suportar
els pitjors moments. En els dies
amargs de la familia hi ha una unio
amb Jesus abandonat que pot evitar
un trencament. Les families arriben
a poc a poc, «amb la gracia de
I'Esperit Sant, la seva santedat a
través de la vida matrimonial,
participant també en el misteri de la
creu de Crist, que transforma les
dificultats i sofriments en una ofrena
d'amor».[374] D'altra banda, els
moments de goig, el descans o la
festa, i fins i tot la sexualitat,
s'experimenten com una participacio
en la vida plena de la seva
Resurreccid. Els conjuges conformen
amb diversos gestos quotidians
aquest «espai teologal en el qual es
pot experimentar la presencia
mistica del Senyor ressuscitat».[375]



318. La pregaria en familia és un
mitja privilegiat per expressar i
enfortir aquesta fe pasqual.[376] Es
poden trobar uns minuts cada dia
per estar units davant el Senyor viu,
dir-li les coses que preocupen, pregar
per les necessitats familiars, pregar
per algun que estigui passant un
moment dificil, demanar-li ajuda per
estimar, donar-li gracies per la vida i
per les coses bones, demanar a la
Verge que protegeixi amb el seu
mantell de mare. Amb paraules
senzilles, aquest moment de pregaria
pot fer moltissim bé a la familia. Les
diverses expressions de la pietat
popular son un tresor d'espiritualitat
per a moltes families. El cami
comunitari de pregaria arriba a la
seva culminacio participant junts de
I'Eucaristia, especialment enmig del
repos dominical. Jesus truca a la
porta de la familia per compartir
amb ella la Cena eucaristica (cf. Ap
3,20). Alla, els esposos poden tornar
sempre a segellar 1'alianca pasqual



que els ha unit i que reflecteix
I'Alianca que Déu ha fet amb la
humanitat en la Creu.[377]
L'Eucaristia és el sagrament de la
nova Alianca on s'actualitza 1'accid
redemptora de Crist (cf. Lc 22,20).
Aixi es noten els llacos intims que hi
ha entre la vida matrimonial i
I'Eucaristia.[378] L'aliment de
I'Eucaristia és forga i estimul per
viure cada dia I'alianca matrimonial
com a «Església domestica».[379]

Espiritualitat de 1'amor exclusiu i
lliure

319. En el matrimoni es viu també el
sentit de pertanyer completament
nomeés a una persona. Els esposos
assumeixen el desafiament i I'anhel
d'envellir i desgastar junts i aixi
reflecteixen la fidelitat de Déu.
Aquesta ferma decisid, que marca un
estil de vida, és una «exigencia
interior del pacte d'amor conjugal»,
[380] perque «qui no es decideix a



estimar per sempre, és dificil que
pugui estimar de debo un sol dia».
[381] Pero aixo no tindria sentit
espiritual si es tractés només d'una
llei viscuda amb resignacié. Es una
pertinenca del cor, alla on només
Déu veu (cf. Mt 5,28). Cada mati, en
aixecar-se, es torna a prendre davant
Déu aquesta decisio de fidelitat, passi
el que passi al llarg de la jornada. I
cada un, quan va a dormir, espera
llevar-se per continuar aquesta
aventura, confiant en I'ajuda del
Senyor. Aixi, cada conjuge és per a
l'altre signe i instrument de la
proximitat del Senyor, que no ens
deixa sols: «Jo soc amb vosaltres dia
rere dia fins a la fi del mon» (Mt
28,20).

320. Hi ha un punt on I'amor de la
parella aconsegueix el seu major
alliberament i esdevé un espai de
sana autonomia: quan cada un
descobreix que l'altre no és seu, sind
que té un amo molt més important,



el seu unic Senyor. Ningu més no pot
pretendre prendre possessio de la
intimitat més personal i secreta de
'ésser estimat i només ell pot ocupar
el centre de la seva vida. Alhora, el
principi de realisme espiritual fa que
el conjuge ja no pretengui que l'altre
sadolli completament les seves
necessitats. Cal que el cami espiritual
de cada un —com bé indicava Dietrich
Bonhoeffer-1'ajudi a «desil-lusionar-
se» de l'altre,[382] a deixar d'esperar
d'aquesta persona el que només és
propi de I'amor de Déu. Aix0 exigeix
un despullament interior. L'espai
exclusiu que cada un dels conjuges
reserva al seu tracte solitari amb
Déu, no sols permet curar les ferides
de la convivencia, sin6 que
possibilita trobar en 1'amor de Déu el
sentit de la propia existéncia.
Necessitem invocar cada dia l'accio
de I'Esperit perque aquesta llibertat
interior sigui possible.



Espiritualitat de la cura, del consol
ide I'estimul

321. «Els esposos cristians son
mutuament per a si, per als seus fills
i per als restants familiars,
cooperadors de la gracia i testimonis
de la fe».[383] Déu els crida a
engendrar i a tenir cura. Per aixo
mateix, la familia «ha estat sempre
I'"hospital” més proper».[384]
Tinguem-nos cura, sostinguem-nos i
estimulem-nos els uns als altres, i
visquem-ho tot com una part de la
nostra espiritualitat familiar. La vida
en parella és una participacio en
I'obra fecunda de Déu, i cada un és
per a l'altre una permanent
provocacio de 1'Esperit. L'amor de
Déu s'expressa «a traves de les
paraules vives i concretes amb qué
I'home ila dona es declaren el seu
amor conjugal».[385] Aixi, tots dos
son entre si reflexos de I'amor divi
que consola amb la paraula, la
mirada, 'ajuda, la caricia, I'abracada.



Per aixo, «voler formar una familia
és animar-se a ser part del somni de
Déu, és animar-se a somiar amb EIl,
és animar-se a construir amb Ell, és
animar-se a jugar-se amb Ell aquesta
historia de construir un mén on
ningu no se senti sol».[386]

322. Tota la vida de la familia és un
«pasturatge» misericordids. Cada un,
amb cura, pinta i escriu en la vida de
l'altre: «Vosaltres sou la nostra carta,
escrita en els nostres cors [...] no amb
tinta, sind amb 1'Esperit del Déu

viu» (2Co 3,2-3 ). Cada un és un
«pescador d’homes» (Lc 5,10) que, en
el nom de Jesus, «tira les xarxes» (Lc
5,5) en els altres, o un pages que
treballa en aquesta terra fresca que
sOn els seus éssers estimats,
estimulant el millor d'ells. La
fecunditat matrimonial implica
promoure, perque «estimar un ésser
és esperar d'ell alguna cosa
indefinible i imprevisible; i és, al
mateix temps, proporcionar d'alguna



manera el mitja de respondre a
aquesta espera».[387] Aix0 és un
culte a Déu, perque és ell qui ha
sembrat moltes coses bones en els
altres esperant que les fem créixer.

323. Es una profunda experiéncia
espiritual contemplar cada ésser
estimat amb els ulls de Déu i
reconeixer Crist en ell. Aix0 reclama
una disponibilitat gratuita que
permeti valorar la seva dignitat. Es
pot estar plenament present davant
l'altre si un es lliura «perqueé si»,
oblidant tot el que hi ha al voltant.
L'ésser estimat mereix tota l'atencio.
Jesus era un model perque, quan
algu s'acostava a conversar amb ell,
aturava la seva mirada, mirava amb
amor (cf. Mc 10,21). Ningu no se
sentia desates en la seva presencia, ja
que les seves paraules i els seus
gestos eren expressio d'aquesta
pregunta: «Que vols que et faci?» (Mc
10,51). Aix0 es viu enmig de la vida
quotidiana de la familia. Hi



recordem que aquesta persona que
viu amb nosaltres ho mereix tot, ja
que posseeix una dignitat infinita,
essent objecte de I'amor immens del
Pare. Aixi brolla la tendresa, capag
de «suscitar en l'altre la joia de
sentir-se estimat. Aquesta s'expressa,
en particular, en abocar-se amb
atencio exquisida als limits de l'altre,
especialment quan emergeixen de
manera evident».[388]

324. Sota I'impuls de 'Esperit, el
nucli familiar no sols acull la vida
generant-la en el seu propi si, sino
que s'obre, surt de si per vessar el
seu bé en d'altres, per cuidar-los i
buscar la seva felicitat. Aquesta
obertura s'expressa particularment
en l'hospitalitat,[389] encoratjada per
la Paraula de Déu d'una manera
suggestiva: «no oblideu I'hospitalitat:
per ella alguns, sense saber-ho, van
allotjar angels» (He 13,2). Quan la
familia acull i surt cap als altres,
especialment cap als pobres i



abandonats, és «simbol, testimoni 1
participacio de la maternitat de
I'Església».[390] L'amor social, reflex
de la Trinitat, és en realitat el que
unifica el sentit espiritual de la
familia i la seva missié fora de si,
perque fa present el kerigma amb
totes les seves exigencies
comunitaries. La familia viu la seva
espiritualitat propia essent, al mateix
temps, una Església domestica i una
cél-lula vital per transformar el mon.
[391]

* %k ok

325. Les paraules del Mestre (cf. Mt
22,30) i les de sant Pau (cf. 1Co
7,29-31) sobre el matrimoni, estan
inserides —-no casualment- en la
dimensio ultima i definitiva de la
nostra existencia, que necessitem
recuperar. D'aquesta manera, els
matrimonis podran reconeixer el
sentit del cami que estan recorrent.
Perqué, com recordem diverses



vegades en aquesta Exhortacio, cap
familia no és una realitat celestial i
confeccionada d'una vegada per
sempre, sind que requereix una
progressiva maduracio de la seva
capacitat d'estimar. Hi ha una crida
constant que ve de la comunio plena
de la Trinitat, de la unio preciosa
entre Crist i la seva Església,
d'aquesta comunitat tan bella que és
la familia de Natzaret i de la
fraternitat immaculada que hi ha
entre els sants del cel. Pero a més,
contemplar la plenitud que encara
no arribem, ens permet relativitzar
el recorregut historic que estem fent
com a families, per deixar d'exigir a
les relacions interpersonals una
perfeccio, una puresa d'intencions i
una coherencia que només podrem
trobar al Regne definitiu. També ens
impedeix jutjar amb duresa els qui
viuen en condicions de molta
fragilitat. Tots som cridats a
mantenir viva la tensié cap a un meés
enlla de nosaltres mateixos i dels



nostres limits, i cada familia ha de
viure en aquest estimul constant.
Caminem, families, continuem
caminant. El que se'ns promet és
sempre mes. No desesperem a causa
dels nostres limits, pero tampoc no
renunciem a buscar la plenitud
d'amor i de comunio que se'ns ha
promes.

Pregaria a la Sagrada Familia
Jesus, Maria i Josep,

en vosaltres contemplem
I’esplendor del veritable amor,

a vosaltres, confiats, ens dirigim.
Sagrada Familia de Natzaret,

fes també de les nostres families

lloc de comunié i cenacle de
pregaria,

autentiques escoles de ’Evangeli



1 petites Esglésies domestiques.
Sagrada Familia de Natzaret,

que mai més no hi hagi en les
families episodis

de violencia, de foscor i divisio;

que el qui hagi estat ferit o
escandalitzat

sigui aviat consolat i curat.
Sagrada Familia de Natzaret,
fes prendre consciéncia a tots

del caracter sagrat i inviolable de la
familia,

de la seva bellesa en el projecte de
Déu.

Jesus, Maria i Josep,
escolteu, acolliu la nostra suplica.

Amén.



Donat a Roma, prop de Sant Pare, en
el Jubileu Extraordinari de la
Misericordia, el 19 de marg,
solemnitat de sant Josep, de I’any
2016, el quart del meu Pontificat.

Francesc

[1] III Assemblea General
Extraordinaria del Sinode dels
Bisbes, Relacio del Sinode (18 octubre
2014), 2.

[2] XIV Assemblea General Ordinaria
del Sinode dels Bisbes, Relacio final
(24 octubre 2015), 3.

[3] Discurs en la clausura de la XIV
Assemblea General Ordinaria del
Sinode dels Bisbes (24 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 26-27 octubre
2015, p. 13; cf. Pontificia Comissio
Biblica, Fe i cultura a la llum de la
Biblia. Actes de la Sessio plenaria



1979 de la Pontificia Comissio Biblica,
Tori 1981; Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, 44; Joan Pau II,
Carta enc. Redemptoris missio (7
desembre 1990), 52: AAS 83 (1991),
300; Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 69.117: AAS 105
(2013), 1049.1068-69.

[4] Discurs en la Trobada amb les
Families a Santiago de Cuba (22
setembre 2015): L'Osservatore
Romano, 24 setembre 2015, p. 7.

[5] Jorge Luis Borges, «Calle
desconocida», a Fervor de Buenos
Aires, Buenos Aires 2011, 23.

[6] Homilia en I'Eucaristia celebrada
a Puebla de los Angeles (28 gener
1979), 2: AAS 71 (1979), 184.

[7] Cf. ibid.

[8] Joan Pau II, Exhort. ap. Familiaris
consortio (22 novembre 1981), 4: AAS
74 (1982), 84.



[9] Relacio del Sinode 2014, 5.

[10] Conferencia Episcopal
Espanyola, Matrimoni i familia (6
juliol 1979), 3.16.23.

[11] Relacio final 2015, 5.
[12] Relacio del Sinode 2014, 5.
[13] Relacio final 2015, 8.

[14] Discurs al Congrés dels Estats
Units d'America (24 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 26 setembre
2015, p. 7.

[15] Relacio final 2015, 29.
[16] Relacio del Sinode 2014, 10.

[17] III Assemblea General
Extraordinaria del Sinode dels
Bisbes, Missatge (18 octubre 2014).

[18] Relacio del Sinode 2014, 10.

[19] Relacio final 2015, 7.



[20] Ibid., 63.

[21] Conferencia de Bisbes catolics de
Corea, Towards a culture of life! (15
marc¢ 2007).

[22] Relacio del Sinode 2014, 6.

[23] Pontifici Consell per a la Familia,
Carta dels drets de la familia (22
octubre 1983), art. 11.

[24] Cf. Relacio final 2015, 11-12.

[25] Pontifici Consell per a la Familia,
Carta dels drets de la familia (22
octubre 1983), Intr.

[26] Ibid., 9.

[27] Relacio final 2015, 14.

[28] Relacio del Sinode 2014, 8.
[29] Cf. Relacio final 2015, 78.

[30] Relacio del Sinode 2014, 8.



[31] Relacio final 2015, 23; cf.
Missatge per a la Jornada mundial de
I'emigrant i del refugiat 2016 (12
setembre 2015): L'Osservatore
Romano, 2 octubre 2015, p. 8.

[32] Ibid., 24.
[33] Ibid., 21.
[34] Ibid., 17.
[35] Ibid., 20.
[36] Cf. ibid., 15.

[37] Discurs en la clausura de la XIV
Assemblea General Ordinaria del
Sinode dels Bisbes (24 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 26-27 octubre
2015, p. 4.

[38] Conferencia Episcopal
Argentina, Navega mar adentro (31
maig 2003), 42.



[39] Conferencia Episcopal Mexicana,
Que en Cristo nuestra paz México
tenga vida digna (15 febrer 2009), 67.

[40] Relacio final 2015, 25.
[41] Ibid., 10.

[42] Catequesi (22 abril 2015):
L'Osservatore Romano, 23 abril 2015,

p. 7.

[43] Catequesi (29 abril
2015):L'Osservatore Romano, 30 abril
2015, p. 8.

[44] Relacio final 2015, 28.

[45] Ibid., 8.

[46] Ibid., 58.

[47] Ibid., 33.

[48] Relacio del Sinode 2014, 11.

[49] Conferencia Episcopal de
Colombia, A tiempos dificiles,



colombianos nuevos (13 febrer 2003),
3.

[50] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 35: AAS 105
(2013), 1034.

[51] Ibid., 164: AAS 105 (2013), 1088.
[52] Ibid.

[53] Ibid., 165: AAS 105 (2013), 1089.
[54] Relacio del Sinode 2014, 12.

[55] Ibid., 14.

[56] Ibid., 16.

[57] Relacio final 2015, 41.

[58] Ibid., 38.

[59] Relacio del Sinode 2014, 17.

[60] Relacio final 2015, 43.

[61] Relacio del Sinode 2014, 18.



[62] Ibid., 19.
[63] Relacio final 2015, 38.

[64] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 13: AAS 74 (1982), 94.

[65] Relacio del Sinode 2014, 21.

[66] Catecisme de 'Església Catolica,
1642.

[67] Ibid.

[68] Catequesi (6 maig
2015):L'Osservatore Romano, 7 maig
2015, p. 8.

[69] Lleo el Gran, Carta a Rustic bisbe
de Narbona, inquis. IV: PL 54, 1205A;
cf. Hincmar de Reims, Epist. 22: PL
126, 142.

[70] Cf. Pius XII, Carta enc. Mystici
Corporis Christi (29 juny 1943): AAS
35 (1943), 202: «Matrimonio enim quo



coniuges sibi invicem sunt ministri
gratiae...»

[71] Cf. Codi de Dret Canonic, cc.
1116. 1161-1165; Codi dels Canons de
les Esglésies Orientals, cc. 832.
848-852.

[72] Ibid., c. 1055 § 2.
[73] Relacio del Sinode 2014, 23.

[74] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 9: AAS 74 (1982), 90.

[75] Relacio final 2015, 47.
[76] Ibid.

[77] Cf. Homilia en la Santa Missa de
clausura del VIII Trobada Mundial de
les Families a Filadelfia (27 setembre
2015): L'Osservatore Romano, 28-29
setembre 2015, p. 7.

[78] Relacio final 2015, 53-54.



[79] Ibid., 51.

[80] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 48.

[81] Cf. Codi de Dret Canonic, c. 1055
§ 1: «Ad bonum coniugum atque ad
prolis generationem et educationem
ordinatum».

[82] Catecisme de l'Església Catolica,
2360.

[83] Ibid., 1654.

[84] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 48.

[85] Catecisme de l'Església Catolica,
2366.

[86] Cf. Pau VI, Carta enc. Humanae
vitae (25 juliol 1968), 11-12: AAS 60
(1968), 488-489.

[87] Catecisme de l'Església Catolica,
2378.



[88] Congregacio per a la Doctrina de
la Fe, Instruccio Donum vitae (22
febrer 1987), 11, 8: AAS 80 (1988), 97.

[89] Relacio final 2015, 63.

[90] Relacio del Sinode 2014, 57.
[91] Ibid., 58.

[92] Ibid., 57.

[93] Relacio final 2015, 64.

[94] Relacio del Sinode 2014, 60.
[95] Ibid., 61.

[96] Codi de Dret Canonic, c. 1136; cf.
Codi dels Canons de les Esglésies
Orientals, c. 627.

[97] Pontifici Consell per a la Familia,
Sexualitat humana: veritat i significat
(8 desembre 1995), 23.



[98] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,

p. 8.

[99] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 38: AAS 74 (1982), 129.

[100] Cf. Discurs a 'Assemblea
diocesana de Roma (14 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 15-16 juny
2015, p. 8.

[101] Relacio del Sinode 2014, 23.
[102] Relacio final 2015, 52.
[103] Ibid., 49-50.

[104] Catecisme de I'Església Catolica,
1641.

[105] Cf. Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 2:
AAS 98 (2006), 218.



[106] Exercicis Espirituals,
Contemplaci6 per aconseguir amor,
230.

[107] Octavio Paz, La llama doble,
Barcelona 1993, 35.

[108] Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae 1I-11, q. 114, a. 2, ad 1.

[109] Catequesi (13 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 14 maig 2015,

p- 8.

[110] Summa Theologiae 11-11, q. 27, a.
1, ad 2.

[111] Ibid., II-11, q. 27, a. 1.

[112] Catequesi (13 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 14 maig 2015,

p- 8.

[113] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 21: AAS 74 (1982), 106.



[114] Sermo a l'església baptista de
I'Avinguda Dexter, Montgomery,
Alabama, 17 novembre 1957.

[115] Sant Tomas d'Aquino entén
I'amor com una «vis unitiva» (Summa
Theologiae 1, a. 20, 1, ad 3), reprenent
una expressio de Dionis Ps.
Areopagita (De divinis nominibus, 4,
12: PG, 709).

[116] Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae I1-11, q. 27, a. 2.

[117] Carta enc. Casti connubii (31
desembre 1930): AAS 22 (1930),
547-548.

[118] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 13: AAS 74 (1982), 94.

[119] Catequesi (2 abril 2014):
L'Osservatore Romano, 3 abril 2014,

p- 8.
[120] Ibid.



[121] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 9: AAS 74 (1982), 90.

[122] Tomas d'Aquino, Summa contra
Gentiles, 111, 123; cf. Aristotil, Etica a
Nicomac, 8, 12 (ed. Bywater, Oxford
1984), 174.

[123] Carta enc. Lumen fidei (29 juny
2013), 52: AAS 105 (2013), 590.

[124] De sacramento matrimonii, 1, 2:
en Id., Disputationes, 111, 5, 3 (ed.
Giuliano, Napols 1858), 778.

[125] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 50.

[126] Ibid., 49.

[127] Cf. Summa Theologiae 111, q. 31,
a. 3, ad 3.

[128] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 48.



[129] Cf. Summa Theologiae 111, q. 26,
a. 3.

[130] Ibid., q. 110, a. 1.
[131] Confessions, 8, 3, 7: PL 32, 752.

[132] Discurs a les Families del mon
amb ocasio del seu pelegrinatge a
Roma l'any de la Fe (26 octubre
2013): AAS (2013), 980.

[133] Angelus (29 desembre 2013):
L'Osservatore Romano, 30-31
desembre 2014, p. 7.

[134] Discurs a les Families del mon
amb ocasio del seu pelegrinatge a
Roma l'any de la Fe (26 octubre
2013): AAS (2013), 978.

[135] Summa Theologiae 11-11, q. 24, a.
7.

[136] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 48.



[137] Conferencia Episcopal de Xile,
Laviday la familia: regalos de Dios
para cada uno de nosotros (21
octubre 2014).

[138] Const. past. Gaudium et spes,
49.

[139] A. Sertillanges, L'amour
chrétien, Paris 1920, 174.

[140] Cf. Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae 111, q. 24, a. 1.

[141] Cf. ibid., q. 59, a. 5.

[142] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 3: AAS 98 (2006),
219-220.

[143] Ibid., 4: AAS 98 (2006), 220.

[144] Cf. Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae 111, q. 32, a. 7.

[145] Cf. ibid., II-11, q. 153, a. 2, ad 2:
«Abundantia delectationis quae est in
actu venereo secundum rationem



ordinato, non contrariatur medio
virtutis».

[146] Joan Pau II, Catequesi (22
octubre 1980), 5: Insegnamenti 111, 2
(1980), 719.

[147] Ibid., 3.

[148] Id., Catequesi (24 setembre
1980), 4: Insegnamenti 111, 2 (1980),
719.

[149] Catequesi (12 novembre 1980),
2: Insegnamenti 111, 2 (1980), 1133.

[150] Ibid., 4.
[151] Ibid., 5.
[152] Ibid., 1: 1132.

[153] Id., Catequesi (16 gener 1980), 1:
Insegnamenti 111, 2 (1980), 151.

[154] Josef Pieper, Uber die Liebe,
Munic 2014, 174.



[155] Joan Pau II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 marc¢ 1995), 23:
AAS 87 (1995), 427.

[156] Pau VI, Carta enc. Humanae
vitae (25 juliol 1968), 13: AAS 60
(1968), 489.

[157] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 49.

[158] Catequesi (18 juny 1980), 5:
Insegnamenti 111, 2 (1980), 1778.

[159] Ibid., 6.

[160] Cf. Catequesi (30 juliol 1980), 1:
Insegnamenti 111, 2 (1980), 311.

[161] Catequesi (8 abril 1981), 3:
Insegnamenti IV, 1 (1981), 904.

[162] Catequesi (11 agost 1982), 4:
Insegnamenti V, 3 (1982), 205-206.

[163] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 5: AAS 98 (2006),
221.



[164] Ibid., 7: AAS 98 (2006), 224.
[165] Relacio final 2015, 22.

[166] Catequesi (14 abril 1982), 1:
Insegnamenti 'V, 1 (1982),

[167] Glossa in quatuor libros
sententiarum Petri Lombardi, 4, 26, 2
(Quaracchi 1957, 446).

[168] Joan Pau II, Catequesi (7 abril
1982), 2: Insegnamenti 'V, 1 (1982),
1127.

[169] Id., Catequesi (14 abril 1982), 3:
Insegnamenti 'V, 1 (1982), 1177.

[170] Ibid.

[171] Id., Carta enc. Redemptor
hominis (4 marg 1979), 10: AAS 71
(1979), 274.

[172] Cf. Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 1I-11, q. 27, a. 1.



[173] Pontifici Consell per a la
Familia, Familia, matrimoni i “unions
de fet” (26 juliol 2000), 40.

[174] Joan Pau II, Catequesi (31
octubre 1984), 6: Insegnamenti VII, 2
(1984), 1072.

[175] Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 8:
AAS 98 (2006), 224.

[176] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 14: AAS 74 (1982), 96.

[177] Catequesi (11 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 12 febrer
2015, p. 8.

[178] Ibid.

[179] Catequesi (8 abril 2015):
L'Osservatore Romano, 9 abril 2015,

p. 8.
[180] Ibid.



[181] Cf. Conc. Ecum. Vat II, Const.
past. Gaudium et spes, 51: «I que
quedi clar a tothom que la vida de
I’home i la tasca de transmetre-la no
es limiten només a aquest mon, i no
es poden mesurar ni entendre
unicament per ell, siné que miren
sempre el desti etern dels homes».

[182] Joan Pau II, Carta a la
Secretaria General de la Conferencia
internacional de 1'Organitzacio de
Nacions Unides sobre la poblacid i el
desenvolupament (18 marc¢ 1994):
Insegnamenti XVII, 1 (1994), 750-751.

[183] Id., Catequesi (12 marc¢ 1980), 3:
Insegnamenti 111, 1 (1980), 543.

[184] Ibid.

[185] Discurs en la Trobada amb les
Families a Manila (16 gener 2015):
AAS 107 (2015), 176.



[186] Catequesi (11 febrero 2015):
L'Osservatore Romano, 12 febrer
2015, p. 8.

[187] Catequesi (14 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 16 octubre
2015, p. 8.

[188] Conferencia de Bisbes Catolics
de Australia, Carta past. Don't Mess
with Marriage (24 novembre 2015),
13.

[189] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 50.

[190] Joan Pau II, Catequesi (12 marg
1980), 2: Insegnamenti 111, 1 (1980),
542.

[191] Cf. Id., Carta ap. Mulieris
dignitatem (15 agost 1988), 30-31:
AAS 80 (1988), 1726-1729.

[192] Catequesi (7 gener 2015):
L'Osservatore Romano, 7-8 gener
2015, p. 8.



[193] Ibid.

[194] Catequesi (28 gener 2015):
L'Osservatore Romano, 28 gener
2015, p. 8.

[195] Ibid.
[196] Cf. Relacio final 2015, 28.

[197] Catequesi (4 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 5 febrer 2015,

p. 8.
[198] Ibid.

[199] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 50.

[200] V Conferencia General de
I'Episcopat Llatinoamerica i del
Carib, Document d'Aparecida (29 juny
2007), 457.

[201] Relacio final 2015, 65.

[202] Ibid.



[203] Discurs en la Trobada amb les
Families a Manila (16 gener 2015):
AAS 107 (2015), 178.

[204] Mario Benedetti, «Te quiero», a
Poemas de otros, Buenos Aires 1993,
316.

[205] Cf. Catequesi (16 setembre
2015): L'Osservatore Romano, 17
setembre 2015, p. 8.

[206] Catequesi (7 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 8 octubre
2015, p. 8.

[207] Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 14:
AAS 98 (2006), 228.

[208] Cf. Relacio final 2015, 11.

[209] Catequesi (18 marg 2015):
L'Osservatore Romano, 19 marc¢ 2015,

p. 8.



[210] Catequesi (11 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 12 febrer
2015, p. 8.

[211] Cf. Relacio final 2015, 17-18.

[212] Catequesi (4 mar¢ 2015):
L'Osservatore Romano, 5 marg 2015,

p. 8.

[213] Catequesi (11 marg 2015):
L'Osservatore Romano, 12 marg 2015,

p- 8.

[214] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), 27: AAS 74
(1982), 113.

[215] Joan Pau II, Discurs als
participants en el «Forum
internacional sobre la Tercera
Edat» (5 setembre 1980), 5:
Insegnamenti 111, 2 (1980), 539.

[216] Relacio final 2015, 18.



[217] Catequesi (4 mar¢ 2015):
L'Osservatore Romano, 5 marg¢ 2015,

p. 8.
[218] Ibid.

[219] Discurs en la Trobada amb els
Ancians (28 setembre 2014):
L'Osservatore Romano, 29-30
setembre 2014, p. 7.

[220] Catequesi (18 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 19 febrer
2015, p. 8.

[221] Ibid
[222] Ibid.

[223] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 18: AAS 74 (1982), 101.

[224] Catequesi (7 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 8 octubre
2015, p. 8.

[225] Relacio del Sinode 2014, 30.



[226] Ibid., 31.

[227] Relacio final 2015, 56.

[228] Ibid., 89.

[229] Relacio del Sinode 2014, 32.
[230] Ibid., 33.

[231] Ibid., 38.

[232] Relacio final 2015, 77.

[233] Ibid., 61.

[234] Ibid.

[235] Ibid.

[236] Ibid.

[237] Cf. Relacio del Sinode 2014, 26.
[238] Ibid., 39.

[239] Conferéencia Episcopal Italiana.
Orientacions pastorals sobre la



preparacio al matrimoni i a la familia
(22 octubre 2012), 1.

[240] Ignasi de Loyola, Exercicis
Espirituals, anotacio 2.

[241] Ibid., anotacid 5.

[242] Joan Pau II, Catequesi (27 juny
1984), 4: Insegnamenti VII, 1 (1984),
1941.

[243] Catequesi (21 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 22 octubre
2015, p. 12.

[244] Conferéncia Episcopal de
Kenya, Missatge de Quaresma, 18
febrer 2015.

[245] Cf. Pius XI, Carta enc. Casti
connubii (31 desembre 1930): AAS 22
(1930), 583.

[246] Joan Pau II, Catequesi (4 juliol
1984), 3.6: Insegnamenti VII, 2 (1984),
9.10.



[247] Relacio final 2015, 59.
[248] Ibid., 63.

[249] Const. past. Gaudium et spes,
50.

[250] Relacio final 2015, 63.

[251] Relacio del Sinode 2014, 40.
[252] Ibid., 34.

[253] Cantic Espiritual, B, 25, 11.
[254] Relacio del Sinode 2014, 44.
[255] Relacio final 2015, 81.

[256] Ibid., 78.

[257] Catequesi (24 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 25 juny 2015,

p- 8.

[258] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 83: AAS 74 (1982), 184.



[259] Relacio del Sinode 2014, 47.
[260] Ibid., 50.

[261] Cf. Catequesi (5 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 6 agost 2015,

p- 7.

[262] Relacio del Sinode 2014, 51; cf.
Relacio final 2015, 84.

[263] Relacio del Sinode 2014, 48.

[264] Cf. Motu proprio Mitis Iudex
Dominus Iesus (15 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 9 setembre
2015, pp. 3-4; Motu proprio Mitis et
Misericors Iesus (15 agost 2015),
preambul, 3, 1: ibid., pp. 5-6.

[265] Motu proprio Mitis Iudex
Dominus Iesus (15 agost 2015),
preambul, 3: L'Osservatore Romano,
9 de setembre de 2015, p. 3.

[266] Relacio final 2015, 82.

[267] Relacio del Sinode 2014, 47.



[268] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,

p. 8.

[269] Catequesi (24 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 25 juny 2015,

p- 8.

[270] Catequesi (5 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 6 agost 2015,

p- 7.
[271] Relacio final 2015, 72.

[272] Ibid., 73.
[273] Ibid., 74.
[274] Ibid., 75.

[275] Cf. Butlla Misericordiae vultus
(11 abril 2015), 12: AAS 107 (2015),
407.

[276] Catecisme de l'Església Catolica,
2358; cf. Relacio final 2015, 76.



[277] Cf. Catecisme de l'Església
Catolica, 2358.

[278] Relacio final 2015, 76; cf.
Congregacio per a la Doctrina de la
Fe, Consideracions sobre els projectes
de reconeixement legal de les unions
entre persones homosexuals (3 juny
2003), 4.

[279] Relacio final 2015, 80.
[280] Cf. ibid., 20.

[281] Catequesi (17 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 18 juny 2015,

p. 8.
[282] Relacio final 2015, 19.

[283] Catequesi (17 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 18 juny 2015,

p. 8.
[284] Ibid.

[285] Cf. Catecisme de l'Església
Catolica, 958.



[286] Ibid.

[287] Cf. Ultimes Converses: EI
«Quadern Groc» de la Mare Agnes (17
juliol 1897): Opere Complete, Citta del
Vaticano - Roma 1997, 1028. A
proposit d’aixo, és significatiu el
testimoni de les Germanes del
convent sobre la promesa de santa
Teresa que la seva sortida d'aquest
mon seria «com una pluja de

roses» (ibid., 9 juny, 991).

[288] Jorda de Saxonia, Libellus de
principiis Ordinis predicatorum, 93:
Monumenta Historica Sancti Patris
Nostri Dominici, XVI, Roma 1935, p.
69.

[289] Cf. Catecisme de l'Església
Catolica, 957.

[290] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 49.



[291] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 222: AAS 105
(2013), 1111.

[292] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,

p- 8.

[293] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 17.

[294] Catequesi (30 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 1 octubre
2015, p. 8.

[295] Catequesi (10 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 11 juny 2015,

p- 8.
[296] Cf. Relacio final 2015, 67.

[297] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,

p- 8.

[298] Catequesi (9 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 10 setembre
2015, p. 8.



[299] Relacio final 2015, 68.
[300] Ibid., 58.

[301] Decl. Gravissimum educationis,
1.

[302] Relacio final 2015, 56.

[303] Erich Fromm, The Art of Loving,
New York 1956, 54.

[304] Carta enc. Laudato si' (24 maig
2015), 155.

[305] Catequesi (15 abril 2015):
L'Osservatore Romano, 16 abril 2015,

p- 8.
[306] Cf. Relacio final 2015, 13-14.

[307] De sancta virginitate, 7, 7: PL
40, 400.

[308] Catequesi (26 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 27 agost 2015,

p- 8.



[309] Relacio final 2015, 89.

[310] Ibid., 93.

[311] Relacio del Sinode 2014, 24.
[312] Ibid., 25.

[313] Ibid., 28.

[314] Cf. ibid., 41.43; Relacio final
2015, 70.

[315] Relacio del Sinode 2014, 27.
[316] Ibid., 26.

[317] Ibid., 41.

[318] Ibid.

[319] Relacio final 2015, 71.

[320] Cf. ibid.

[321] Relacio del Sinode 2014, 42.

[322] Ibid., 43.



[323] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), 34: AAS 74
(1982), 123.

[324] Ibid., 9: AAS 74 (1982), 90.

[325] Cf. Catequesi (24 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 25 juny 2015,

p. 8.

[326] Homilia en 1I'Eucaristia
celebrada amb els nous cardenals (15
febrer 2015): AAS 107 (215), 257.

[327] Relacio final 2015, 51.
[328] Relacio del Sinode 2014, 25.

[329] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 84: AAS 74 (1982), 186. En
aquestes situacions, molts, coneixent
i acceptant la possibilitat de conviure
«com a germans» que 1'Església els
ofereix, destaquen que si falten
algunes expressions d'intimitat «no
és rar que la fidelitat perilli i que el



bé dels fills es vegi
compromes» (Conc. Ecum. Vat. II,
Const. past. Gaudium et spes, 51).

[330] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 84: AAS 74 (1982), 186.

[331] Relacio del Sinode 2014, 26.
[332] Ibid., 45.

[333] Benet XVI, Discurs en la VII
Trobada Mundial de les Families a
Mila (2 juny 2012), resposta 5:
Insegnamenti VIII, 1 (2012), 691.

[334] Relacio final 2015, 84.
[335] Ibid., 51.

[336] Tampoc pel que fa a la
disciplina sacramental, ja que el
discerniment pot reconéixer que en
una situacio particular no hi ha culpa
greu. Alli s'aplica el que vaig afirmar
en un altre document: cf. Exhort. ap.
Evangelii gaudium (24 novembre



2013),44.47: AAS 105 (2013),
1038.1040.

[337] Relacio final 2015, 85.
[338] Ibid., 86.

[339] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 33: AAS 74 (1982), 121.

[340] Relacio final 2015, 51.

[341] Cf. Summa Theologiae 111, q. 65,
a. 3, ad 2; De malo, q. 2, a. 2.

[342] Ibid., ad 3.
[343] N. 1735.

[344] Ibid., 2352; cf. Congregacio per
a la Doctrina de la Fe, Declaracio Iura
et bona, sobre 1'eutanasia (5 maig
1980), II: AAS 72 (1980), 546. Joan Pau
I1, criticant la categoria d’«opcio
fonamental», reconeixia que «sens
dubte poden donar-se situacions
molt complexes i fosques sota



I'aspecte psicologic, que influeixen
en la imputabilitat subjetiva del
pecador»: Exhort. ap. Reconciliatio et
paenitentia (2 desembre 1984), 17:
AAS 77 (1985), 223.

[345] Cf. Pontifici Consell per als
Textos Legislatius, Declaracio sobre
l'admissibilitat a la sagrada comunio
dels divorciats que s'han tornat a
casar (24 juny 2000), 2.

[346] Relacio final 2015, 85.

[347] Summa Theologiae 111, q. 94, a.
4,

[348] En un altre text, referint-se al
coneixement general de la normai al
coneixement particular del
discerniment practic, sant Tomas
arriba a dir que «si no hi ha més que
un sol dels dos coneixements, és
preferible que aquest sigui el
coneixement de la realitat particular
que s'acosta més a I’obrar»: Tomas



d'Aquino, Sententia libri Ethicorum,
VI, 6 (ed. Lleonina, t. XLVII, 354).

[349] Discurs en la clausura de la XIV
Assemblea General Ordinaria del
Sinode dels Bisbes (24 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 25-26 octubre
2015, p. 13.

[350] A la recerca d'una eética
universal: nova mirada sobre la llei
natural (2009), 59.

[351] En certs casos, podria ser
també 'ajuda dels sagraments. Per
aixo, «als sacerdots els recordo que el
confessionari no ha de ser una sala
de tortures sino el lloc de la
misericordia del Senyor»: Exhort. ap.
Evangelii gaudium (24 novembre
2013), 44: AAS 105 (2013), 1038.
Igualment destaco que I'Eucaristia
«no és un premi per als perfectes
sind un generds remei i un aliment
per als febles» (ibid, 47: 1039).



[352] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 44: AAS 105
(2013), 1038-1039.

[353] De catechizandis rudibus, 1, 14,
22: PL 40, 327; cf. Exhort. ap.
Evangelii gaudium (24 novembre
2013), 193: AAS 105 (2013), 1101.

[354] Relacio del Sinode 2014, 26.

[355] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 44: AAS 105
(2013), 1038.

[356] Ibid., 45: AAS 105 (2013), 1039.
[357] Ibid., 270: AAS 105 (2013), 1128.

[358] Butlla Misericordiae vultus (11
abril 2015), 12: AAS 107 (2015), 407.

[359] Ibid., 5: 402.
[360] Ibid., 9: 405.

[361] Ibid., 10: 406.



[362] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 47: AAS 105
(2013), 1040.

[363] Cf. ibid., 36-37: AAS 105 (2013),
1035.

[364] Potser per escrupol, ocult
darrere un gran desig de fidelitat a la
veritat, alguns sacerdots exigeixen
als penitents un proposit d'esmena
sense cap ombra, amb la qual cosa la
misericordia s'esfuma sota de la
recerca d'una justicia suposadament
pura. Per aixo, val la pena recordar
I'ensenyament de sant Joan Pau II, el
qual afirmava que la previsibilitat
d'una nova caiguda «no prejutja
I'autenticitat del proposit» (Carta al
Card. William W. Baum en ocasio del
curs anual sobre el fur intern
organitzat per la Penitenciaria
Apostolica (22 marg 1996), 5:
Insegnamenti XIX, 1 [1996], 589).

[365] Comissio Teologica
Internacional, L'esperanca de



salvacio per als nens que moren sense
baptisme (19 abril 2007), 2.

[366] Butlla Misericordiae vultus (11
abril 2015), 15: AAS 107 (2015), 409.

[367] Decr. Apostolicam actuositatem,
4,

[368] Ibid.

[369] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 49.

[370] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 16: AAS 98 (2006),
230.

[371] Ibid., 39: AAS 98 (2006), 250.

[372] Joan Pau II, Exhort. ap. post.
Christifideles laici (30 desembre
1988), 40: AAS 81 (1989), 468.

[373] Ibid.

[374] Relacio final 2015, 87.



[375] Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Vita consecrata (25 marg
1996), 42: AAS 88 (1996), 416.

[376] Cf. Relacio final 2015, 87.

[377] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 57: AAS 74 (1982), 150.

[378] No oblidem que 1'Alianca de
Déu amb el seu poble s'expressa com
un esposori (cf. Ez 16,8.60; Is 62,5; Os
2,21-22), 1la nova Alianca també es
presenta com un matrimoni (cf. Ap
19,7; 21,2; Ef'5,25).

[379] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 11.

[380] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 11: AAS 74 (1982), 93.

[381] Id., Homilia en 1'Eucaristia
celebrada per a les families a



Cordoba, Argentina (8 abril 1987), 4:
Insegnamenti X, 1 (1987), 1161-1162.

[382] Cf. Gemeinsames Leben, Munic
1973, 18.

[383] Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Apostolicam actuositatem, 11.

[384] Catequesi (10 juny
2015):L'Osservatore Romano, 11 juny
2015, p. 8.

[385] Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 12: AAS 74 (1982), 93.

[386] Discurs en la Festa de les
Families i vetlla de pregaria a
Filadelfia (26 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 28-29
setembre 2015, p. 6.

[387] Gabriel Marcel, Homo viator:
prolégomenes a une métaphysique de
l'espérance, Paris 1944, 63.

[388] Relacio final 2015, 88.



[389] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 44: AAS 74 (1982), 136.

[390] Ibid., 49: AAS 74 (1982), 141.

[391] Sobre els aspectes socials de la
familia: cf. Pontifici Consell «Justicia i
Pau», Compendi de la Doctrina Social
de U'Església, 248-254.

El text de I'Exhortacid apostolica
"Amoris laetitia" al catala és
traducci6 del P. Bernabé Dalmau i
Ribalta, monjo de Montserrat.
Publicada a la revista Documents
d'Església.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/amoris-


https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://opusdei.org/ca-ad/article/amoris-laetitia-audiollibre-i-llibre-electronic/
https://opusdei.org/ca-ad/article/amoris-laetitia-audiollibre-i-llibre-electronic/

laetitia-audiollibre-i-llibre-electronic/
(17/12/2025)


https://opusdei.org/ca-ad/article/amoris-laetitia-audiollibre-i-llibre-electronic/

	"Amoris laetitia": audiollibre i llibre electrònic

