
opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (XI):
Fruits de la fidelitat

La certesa de saber-se sempre
amb Déu és una font viva
d’esperança, de la qual brollen
sense parar noves fonts
d’alegria i de pau que fecunden
la nostra vida i la dels que ens
envolten.

26/09/2019

El llibre dels Salms arrenca amb un
cant a la fecunditat de qui procura
ser fidel a Déu i a la seva llei, i no es



deixa portar per l’ambient que
promouen els impius: «Serà com un
arbre que arrela vora l’aigua: dóna
fruit quan n’és el temps i mai no es
marceix el seu fullatge; duu a bon
terme tot el que emprèn» (cf. Sal 1,
1-3). En realitat, es tracta d’un
ensenyament constant en
l’Escriptura: «L’home lleial serà
beneït en abundància» (Pr 28, 20);
«qui sembra dretura té paga
segura» (Pr 11, 18). Totes les obres de
Déu són fecundes, tal com ho són les
vides dels qui responen a la seva
crida. El Senyor ho va recordar als
apòstols en l’últim sopar: «Sóc jo qui
us he escollit a vosaltres i us he
confiat la missió d’anar pertot arreu i
donar fruit, i un fruit que duri per
sempre» (Jn 15, 16). L’únic que ens
demana és que romanguem units a
Ell com els sarments a la vinya, ja
que «aquell qui està en mi i jo en ell,
dóna molt de fruit» (Jn 15, 5).



Al llarg dels segles, els sants han
experimentat igualment la
generositat de Déu. Santa Teresa, per
exemple, escrivia: «Sa Majestat no sol
pagar malament la posada si li
ofereixen un bon allotjament»[1]. Als
qui li són fidels els ha promès que els
rebrà en el seu Regne amb paraules
plenes d’afecte: «Molt bé, servent bo i
fidel! Has estat fidel en poca cosa; jo
t’encomanaré molt més. Entra al goig
del teu Senyor» (Mt 25, 23).
Tanmateix, Déu no espera al Cel per
premiar els seus fills, sinó que ja en
aquesta vida els va introduint en
aquesta alegria divina amb moltes
benediccions,amb fruits de santedat i
virtuts, traient el millor de cada
persona i dels seus talents; ajudant-
nos a no aturar-nos gaire en la nostra
fragilitat i a confiar cada vegada més
en el poder de Déu. A més, a través
dels seus fills el Senyor també
beneeix els qui els envolten. Déu
gaudeix fent aquestes coses: «La
glòria del meu Pare és que doneu



molt de fruit i sigueu deixebles
meus» (Jn 15, 8).

En aquests article repassarem alguns
fruits que produeix la nostra
fidelitat, tant en la nostra vida com
en la dels altres. Tant de bo aquests
fruits, i molts d’altres que només Déu
coneix, ens estimulin a no
interrompre mai l’acció de gràcies a
Déu per les seves atencions i la seva
proximitat. Així també aprendrem
cada dia a gaudir més d’aquest amor.

Un cel dins nostre

Només unes quantes setmanes abans
de marxar cap al Cel, sant
Josepmaria deia a un grup de fills
seus: «El Senyor ha volgut dipositar
en nosaltres un tresor riquíssim. […]
Déu, Senyor Nostre, habita en
nosaltres amb tota la seva grandesa.
En els nostres cors habitualment hi
ha un Cel».[2] El Senyor ho havia
promès als apòstols: «Qui m’estima,
guardarà la meva paraula; el meu

https://opusdei.org/ca-es/page/sant-josepmaria/
https://opusdei.org/ca-es/page/sant-josepmaria/


Pare l’estimarà i vindrem a fer
estada en ell» (Jn 14, 23). Aquest és el
principal do que Déu ens ofereix: la
seva amistat i la seva presència en
nosaltres.

Cada dia en l’oració podem
contemplar amb ulls nous aquesta
veritat de la presència divina en
nosaltres, i cuidar-la en la nostra
memòria. Plens de sorpresa i
d’agraïment, llavors intentarem
correspondre com bons fills l’afecte
immens que Déu ens té. Perquè el
Senyor «no baixa del cel un dia i un
altre dia per quedar-se en un copó
daurat, sinó per trobar un altre cel
que li és infinitament més estimat
que el primer: el cel de la nostra
ànima, creada a la seva imatge i
temple viu de l’adorable Trinitat».[3]
Només amb aquest regal diví ens
podem sentir infinitament pagats; i
també segurs de l’alegria que donem
a Déu amb la nostra fidelitat.



Quan ve el cansament físic o moral,
quan creixen els embats i les
dificultats, és moment de recordar de
nou que, «si Déu habita en la nostra
ànima, tota la resta, per important
que sembli, és accidental, transitòria;
en canvi, nosaltres, en Déu, som la
permanència».[4] La certesa que Déu
està amb mi, en mi; i que jo estic en
ell (cfr. Jn 6, 56) és font d’una
seguretat interior i una esperança
que no és possible explicar
humanament. Aquesta convicció ens
va fent cada vegada més senzills —
com nens— i ens dona una visió
àmplia i confiada, un interior
destensat i alegre. Llavors, del fons
de l’ànima brollen l’alegria i la pau,
com fruits naturals de la fidelitat i de
l’entrega. Aquests fruits són tan
importants i tenen tanta força
evangelitzadora que sant Josepmaria
els demanava diàriament al Senyor
en la santa Missa, per a ell i per a
totes les seves filles i fills.[5]



Tenim un Cel dins nostre per portar-
lo a tot arreu: a casa nostra, al nostre
lloc de feina, al nostre descans, a les
nostres reunions amb els amics... «En
els nostres dies, en els quals
freqüentment es percep una
absència de pau en la vida social, en
la feina, en la vida familiar... és cada
vegada més necessari que els
cristians siguem, amb expressió de
sant Josepmaria, “sembradors de pau
i d’alegria”».[6] Sabem per
experiència que aquesta pau i
aquesta alegria no són nostres. Per
això procurem conrear la presència
de Déu en els nostres cors, perquè
sigui Ell qui ens ompli i qui
comuniqui els seus dons als qui ens
envolten. I l’eficàcia d’aquesta
sembra tan senzilla és segura, tot i
que el seu abast és imprevisible: «La
pau del món, potser, depèn més de
les nostres disposicions personals,
ordinàries i perseverants, per
somriure, perdonar i treure’ns
importància, que de les grans



negociacions entre els Estats, per
molt importants que siguin».[7]

Cor ferm i misericordiós

Quan deixem que la presència de
Déu arreli i fructifiqui en nosaltres —
en certa manera, això és la fidelitat
—, adquirim progressivament una
«fermesa interior» des de la qual es
fa possible ser pacients i mansos
davant les contrarietats, els
imprevistos, les situacions molestes,
els nostres propis límits i els de tota
la resta de coses. Deia sant Joan
Maria Vianney que «les nostres faltes
són grans de sorra al costat de la
gran muntanya de la misericòrdia de
Déu».[8] Aquesta convicció permet
reaccionar cada vegada més com Déu
reacciona davant les mateixes
persones i circumstàncies, amb
mansuetud i misericòrdia, sense
inquietar-nos quan no responen a les
nostres previsions i gustos
immediats. Descobrim, en definitiva,



que tots els esdeveniments són
d’alguna manera «vehicles de la
voluntat divina i han de ser rebuts
amb respecte i amor, amb alegria i
pau».[9] D’aquesta manera, a poc a
poc, adquirim més facilitat per resar,
disculpar i perdonar, tal com fa el
Senyor, i recuperem la pau aviat, si la
perdem.

A vegades ens pot semblar
pusil·lànime aquesta disposició a
conrear la mansuetud i la
misericòrdia al nostre cor davant les
misèries alienes que ens semblen
denunciables o davant la malícia
d’alguns que pretenen fer mal.
Recordem, tanmateix, com Jesús
reprèn els deixebles quan
suggereixen enviar un càstig del cel
sobre els samaritans que no el reben
(cfr. Lc 9, 55). «El programa del
cristià —el programa del bon
Samarità, el programa de Jesús— és
un “cor que veu”. Aquest cor veu on
es necessita amor i actua en



conseqüència».[10] La nostra
misericòrdia pacient, que no s’irrita
ni es queixa davant la contrarietat, es
converteix, així, en el bàlsam amb el
qual Déu guareix els contrits de cor, i
embeni les seves ferides (cfr. Sal 147,
3) i els fa més fàcil i suportable el
camí de la conversió.

Una eficàcia que no ens podem
imaginar

Conrear i donar a conèixer la imatge
pròpia i el perfil personal davant dels
altres s’ha convertit avui en un
requisit de vegades indispensable
per ser presents i tenir impacte en els
diversos àmbits de les xarxes socials
i laborals. Tanmateix, si perdem de
vista que vivim en Déu, que Ell «està
contínuament al nostre costat»[11],
aquest interès pot derivar en una
obsessió més o menys subtil per
sentir-se acceptats, reconeguts, 
seguits i, fins i tot, admirats. Llavors
se sent una necessitat constant de



verificar el valor i la transcendència
que té tot el que fem o diem.

Aquest afany per ser reconeguts i per
tocar la nostra vàlua en realitat
respon, encara que sigui d’una
manera tosca, a una veritat
profunda. I és que, de fet, valem
molt; tant, que Déu ha volgut donar
la seva vida per cadascun de
nosaltres. Tot i això, passa que molt
fàcilment ens posem a exigir, fins i
tot de maneres molt subtils, l’amor i
el reconeixement que només podem 
acollir. Potser per això el Senyor va
voler assenyalar en el Sermó de la
Muntanya: «Mireu de no fer el que
Déu vol només perquè la gent us
vegi, ja que així no tindríeu cap
recompensa del vostre Pare del
cel» (Mt 6, 1). I encara més
radicalment: «Mira que la mà
esquerra no sàpiga què fa la
dreta» (Mt 6, 3).



Aquest risc d’exigir l’Amor en lloc
d’acollir-lo anirà perdent força en
nosaltres, si actuem amb el
convenciment que Déu contempla la
nostra vida amb un afecte detallat —
perquè l’afecte està en els detalls. «Si
vols tenir espectadors de les coses
que fas, aquí els tens: els àngels, els
arcàngels i fins i tot el Déu mateix de
l’Univers».[12] Llavors en l’ànima
s’experimenta l’autoestima de qui
sempre se sap acompanyat i no
necessita, d’aquesta manera,
estímuls especials externs per
confiar en l’eficàcia de la seva oració
i de la seva vida; i això tant si són
conegudes de molts, com si passen
desapercebudes per a la immensa
majoria. En tindrem prou tenint
present la mirada de Déu i sentir
adreçades a cadascun de nosaltres
les paraules de Jesús: «i el teu Pare,
que veu el que és amagat, t’ho
recompensarà» (Mt 6, 4).



Podem aprendre molt, en aquest
sentit, dels anys amagats de Jesús a
Natzaret. Allà va passar la major part
de la seva vida a la terra. Sota
l’atenta mirada del seu Pare del Cel,
de la Verge Maria i de sant Josep, el
Fill de Déu ja estava duent a terme,
en silenci i amb una eficàcia infinita,
la Redempció de la humanitat. Pocs
ho veien, però allà, des d’un taller
d’artesà modest, en un poblet de
Galilea, Déu estava canviant per
sempre la història dels homes. I
nosaltres també podem tenir aquesta
fecunditat de la vida de Jesús, si li
transparentem, si el deixem estimar
en la nostra vida, amb aquesta
senzillesa.

Des de la part amagada de cada
Sagrari, des de les profunditats del
nostre cor, Déu continua canviant el
món. Per això la nostra vida
d’entrega, en unió amb Déu i amb els
altres, adquireix per la Comunió dels
Sants una eficàcia que nosaltres no



podem imaginar ni mesurar. «No
saps si has progressat, ni quant... —
Què en faries, d’aquest càlcul...? —
L’important és que perseveris, que el
teu cor cremi en foc, que vegis més
llum i més horitzons, que t’afanyis
per les nostres intencions, que les
pressentis —encara que no les
coneguis—, i que per totes preguis».
[13]

Déu és el de sempre

Sant Pau animava els cristians a ser
fidels, a no preocupar-se d’anar a
contracorrent i a treballar amb la
mirada posada en el Senyor: «Per
tant, germans meus estimats,
manteniu-vos ferms i
incommovibles; doneu-vos de ple a
l’obra del Senyor, sabent que, gràcies
a ell, el vostre treball no serà
inútil» (1 Co 15,58). Sant Josepmaria
repetia de diverses maneres la
mateixa exhortació de l’apòstol: «Si
sou fidels, us podeu dir vencedors.



En la vostra vida no coneixereu
derrotes. No existeixen els fracassos,
si s’obra amb rectitud d’intenció i
volent complir la Voluntat de Déu.
Amb èxit o sense hem triomfat,
perquè hem fet les coses per Amor».
[14]

En qualsevol camí vocacional pot
passar que, al cap d’un temps
d’entrega, sentim la temptació del
desànim. Potser pensem que no hem
estat gaire generosos fins llavors, o
que la nostra fidelitat dona poc fruit i
que tenim poc èxit apostòlic. És bo
recordar en aquests casos el que Déu
ens ha assegurat que els seus elegits
«No treballaran en va» (Is 65, 23).
Sant Josepmaria ho expressava així:
«Ser sant comporta ser eficaç, encara
que el sant no toqui ni vegi
l’eficàcia».[15] A vegades Déu permet
que els seus fidels pateixin proves i
dificultats en la seva labor, per fer
més bonica la seva ànima, més
tendre el seu cor. Quan malgrat la



nostra il·lusió per agradar a Déu ens
desanimem o ens cansem, no deixem
de treballar amb sentit de misteri:
tenint present que la nostra eficàcia
«moltes vegades és invisible,
inaferrable, no pot ser
comptabilitzada. Un sap bé que la
seva vida donarà fruits, però sense
pretendre saber com, ni on, ni quan.
(…) Seguim endavant, donem-ho tot,
però deixem que sigui Ell qui faci
fecunds els nostres esforços com a Ell
li sembli».[16]

El Senyor ens demana que treballem
amb abandonament i confiança en
les seves forces i no en les nostres, en
la seva visió de les coses i no en la
nostra percepció limitada. «Quan
t’abandonis de veritat en el Senyor,
aprendràs a acontentar-te amb allò
que vingui, i a no perdre la serenitat,
si les tasques —a pesar d’haver-hi
posat tot el teu esforç i els mitjans
oportuns— no surten al teu gust...
Perquè hauran “sortit” com li convé



a Déu que surtin».[17] La consciència
que Déu ho pot tot i que Ell veu i
atresora tot el bé que fem, per molt
petit i amagat que pugui semblar, ens
ajudarà «a estar segurs i optimistes
en els moments durs que puguin
sorgir en la història del món o en la
nostra existència personal. Déu és el
de sempre: omnipotent, sapientíssim,
misericordiós; i en tot moment sap
treure, del mal, el bé; de les derrotes,
grans victòries per als qui confien en
Ell».[18]

De la mà de Déu vivim al mig del
món com fills seus, i ens anem
convertint en sembradors de pau i
d’alegria per a tots els que viuen al
nostre voltant. Aquesta és la feina
pacient, artesanal, que Déu realitza
en els nostres cors. Deixem que
il·lumini tots els nostres pensaments
i que inspiri totes les nostres accions.
És el que va fer la nostra Mare, la
Verge, feliç de veure les grans coses
que el Senyor feia en la seva vida.



Tant de bo nosaltres també sapiguem
dir cada dia com Ella: Sóc l’esclava
del Senyor: que es compleixin en mi
les teves paraules. (Lc 1, 38).

Pablo Edo

[1] Santa Teresa de Jesús, Camino de
perfección, cap. 34.

[2] Cf. S. Bernal, Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid, 1980, p. 361.

[3] Santa Teresa de Lisieux, Historia
de un alma, cap. 5.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 92.

[5] Cf. J. Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría Escrivá, Madrid,
Rialp 2000, p. 229.



[6] F. Ocáriz, Homilia, 12-V-2017.

[7] Ibídem.

[8] Citat a G. Bagnard, «El cura de
Ars, apóstol de la misericordia», 
Anuario de historia de la Iglesia 19
(2010) p. 246.

[9] Instrucción mayo-1935 — 14-
IX-1950, núm. 48.

[10] Benet XVI, Enc. Deus Caritas est
(25.XII.2005), núm. 31.

[11] Sant Josepmaria, Camí, núm.
267.

[12] San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre san Mateo, 19.2 (PG 57, 275).

[13] Sant Josepmaria, Forja, núm.
605.

[14] San Josemaría, A solas con Dios,
núm. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] Forja, núm. 920.



[16] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24.XI.2013), núm. 279.

[17] Sant Josepmaria, Solc, núm. 860.

[18] Mons. Javier, Carta pastoral, 4-
XI-2015.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/alguna-cosa-
gran-i-que-sigui-amor-xi-fruits-de-la-

fidelitat/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xi-fruits-de-la-fidelitat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xi-fruits-de-la-fidelitat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xi-fruits-de-la-fidelitat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xi-fruits-de-la-fidelitat/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (XI): Fruits de la fidelitat

