
opusdei.org

1940-1941. Temps de
contradiccions

Des del 1940, es va intensificar
amb especial força la
contradicció dels bons, com
l'anomenava sant Josepmaria
utilitzant paraules de Santa
Teresa de Jesús. Escolteu el
capítol “VII. 1940-1941. Temps
de contradiccions” del llibre
“Escrivà de Balaguer a
Catalunya, 1913-1974” de Josep
Masabeu.

03/03/2023



Escolta la lectura del capítol
(00:39:32)

Disponible també a ivoox i iTunes

VII. 1940-1941. TEMPS DE
CONTRADICCIONS

La contradicció dels bons

Ja des dels primers anys de la
fundació de l'Opus Dei, el Senyor va
permetre que la novetat d’aquest
fenomen pastoral nascut a l’Església
provoqués en alguns ambients
eclesiàstics recels i incomprensions.
Des del 1940, es va intensificar amb
especial força la contradicció dels
bons[1], com l'anomenava sant
Josepmaria utilitzant paraules de
Santa Teresa de Jesús.

En acabar la guerra, sant Josepmaria
va impulsar una nova seu a Madrid

https://go.ivoox.com/rf/103947170
https://podcasts.apple.com/es/podcast/1940-1941-temps-de-contradiccions/id1622805762?i=1000602450085


per desenvolupar l’apostolat de
l’Opus Dei, ja que l’Academia DYA
havia quedat destrossada pels
bombardejos. Les portes de la
Residència Jenner, com es deia el
centre, estaven obertes a tothom i
molts estudiants sovintejaven la sala
d’estudi i les activitats que s’hi
organitzaven. Molta gent convidava
els seus amics i l’ambient era plàcid i
tranquil. Però aviat alguns van
mostrar certa resistència a participar
dels mitjans de formació cristiana.
Començaren algunes crítiques lleus,
aïllades, de poca importància sobre
la residència; fins que les xafarderies
i rumors agafaren més força: per la
universitat se sentia que a Jenner es
feien coses rares, que a la capella hi
havia signes cabalístics i masònics,
creus sense crucificat... L’arrel de tot
això eren estudiants que, en veure
els símbols litúrgics que decoraven
l’oratori o una creu sense crucifix, la
seva imaginació fabricava
elucubracions sense més problema.



Però això no va quedar aquí.
Arribaren a sant Josepmaria
autèntiques calúmnies que es
propalaven contra l'Opus Dei i no
procedien precisament d’estudiants
universitaris, sinó de persones
d’Església, madures i responsables.
Aquelles crítiques aïllades havien
donat pas a d’altres de més
clamoroses, que aviat van degenerar
en una campanya organitzada i
sistemàtica que arribà a altres
ciutats.

Es presentava falsament els
membres de l'Opus Dei com a
promotors d'una exaltació del laïcat
que provocava la disminució de
vocacions consagrades i sacerdotals,
que conduiria a la destrucció de
l'estat religiós. D'aquí es va passar a
diverses falsedats, no només amb
insinuacions velades, sinó fins i tot
amb atacs oberts, de vegades des de
la trona, i amb visites als pares dels
membres de l'Opus Dei -la major part



joves estudiants, per aquella època-
per advertir-los del greu perill
d'excomunió i fins de condemnació
eterna -així els ho deien- que corrien
els seus fills, si continuaven per
aquest camí.

En el fons es tractava de no
comprendre la crida universal a la
santedat, que el Senyor ha adreçat a
tots els cristians[2]. Algunes de les
persones -sens dubte de bona fe, però
amb una gran dosi d'ignorància-
sostenien fermament que difondre
entre els fidels corrents que podien
assolir la santedat cadascú en el seu
propi estat, sense haver d’apartar-se
del món, sense entrar en un convent
o en un seminari, era una doctrina
perillosa i fins i tot herètica. D’altres,
de menys bona fe, es feien ressò de
bon grat d'aquestes calúmnies pel
seu odi a l'Església o la seva
mentalitat exclusivista.



Sant Josepmaria patia profundament
amb aquesta campanya en silenci,
perdonant, i mantenint la pau i la
serenor, que és el que transmetia als
membres de l'Opus Dei. Álvaro del
Portillo recordava: Per parlar
d'aquesta i d'altres persecucions que
van seguir, [el Pare] va utilitzar
sempre una frase de Santa Teresa: la
contradicció dels bons, i va aplicar
als perseguidors l'evangèlic
'obsequium se praestare Deo' (Io
16,2 ), 'pensant que agradaven Déu'.
Considerava les contrarietats com
una ocasió per purificar-se i, en veure
que procedien de persones que
pertanyien a antigues i glorioses
institucions de l'Església, afirmava
que Déu volia servir-se d'un bisturí
de platí[3].

El Senyor va permetre que la
contradicció dels bons tingués
especial virulència a Barcelona. Tot i
que els membres de l'Opus Dei no
superaven la mitja dotzena



d'estudiants de primers anys de
carrera, no van faltar els qui, amb
gran autoritat, ben organitzats, i amb
tots els mitjans al seu abast, es van
entestar a destruir el que els
semblava que havia vingut a fer-los
ombra. De la nit al dia, es van veure
marcats com a heretges a la vora de
l'excomunió que no podia trigar a
arribar[4].

Novena a la Immaculada de 1940

Amb la fi de la Guerra Civil, van
renéixer arreu la pietat cristiana i les
manifestacions religioses, amb una
clara intenció de restaurar i
recuperar el catolicisme en la
societat. Així, van ressorgir les
Congregacions Marianes que dirigien
els jesuïtes a les principals capitals
d'Espanya. A Barcelona el seu
director era el pare Manuel Maria
Vergés[5], gran predicador, home ple
de zel per la bona marxa de la
congregació. No s'organitzaven a la



ciutat actes religiosos d'importància
sense que, d'alguna manera, hi
participessin oficialment els
congregants.

Un dels esdeveniments amb més
d’èxit era la novena solemne a la
Immaculada, que començava el 30 de
novembre i acabava el 8 de
desembre. El 1940, el pare Vergés va
anunciar que aquell any vindria un
predicador especial de Madrid, el
pare Ángel Carrillo de Albornoz[6].
Prometia ser un succés memorable,
encara que no insòlit, ja que en
col·legis, convents i parròquies de tot
Espanya se celebrava la novena, i s'hi
convidaven oradors de molta
anomenada.

Aquell curs els actes van tenir lloc a
l'església del Sagrat Cor, del carrer de
Casp 27, on tenia la seu la
Congregació Mariana. Ja en la
primera trobada de la novena, el
pare Carrillo va esmentar diverses



frases de Camino fora de context.
Així ho va fer els dies següents, tot
destacant allò que considerava no
conforme amb la doctrina cristiana, i
prevenia els joves congregants
contra el que va qualificar com a 
nova heretgia que s'estava estenent
entre la joventut.

Entre el nombrós grup d’estudiants
que assistien a la novena hi havia en
Rafael Escolà[7], que estudiava
Enginyeria Industrial i que havia
demanat l'admisió a l'Opus Dei dos
mesos abans, i el seu amic, en Joan
Baptista Torelló, que encara no en
formava part.

Es van començar a propalar tota
mena de calúmnies: celebració de
pràctiques misterioses o esotèriques
per entabanar els joves; cultiu de la
mentida i el secret per encobrir els
veritables fins de poder temporal;
pretensió de ser religiosos sense dir-
ho ni portar hàbit o distintiu; i,



sobretot, l'heretgia de difondre la
recerca de la perfecció cristiana
enmig del món.

Álvaro del Portillo explica així
aquells esdeveniments: La campanya
calumniosa va partir d'un jesuïta que
en aquell moment era molt influent
dins i fora de la Companyia, però que,
anys després, abandonà l'estat religiós
i va acabar apostatant de l'Església. El
Pare va intentar, des del primer
moment, fer-li comprendre la
naturalesa del nostre treball, el va
perdonar de tot cor i va procurar
després ajudar-lo a través de
membres de l'Obra, quan estava fora
de l'Església[8].

Les crítiques a Camí

A partir d'aquell moment, el pare
Vergés va començar a citar alguns
punts de Camí, titllant-los
d’escandalosos; i també va intentar
advertir de la seva pernició a molts
dels congregants i a les seves



famílies. En Laureà López Rodó[9]

explica: El mes següent, gener de
1941, el diumenge en què va tenir lloc
l'acte de congregació (crec que era el
tercer diumenge de mes) [19 de gener
de 1941] el director de la Congregació
Mariana [el pare Vergés] va pujar a la
trona i va atacar l'Obra i Camí.
Recordo que sobre aquest llibre el
pare Vergés va dir: Llàstima que no
tingui dues màximes més perquè així
serien 'les mil i una'!

Tot i que només érem mitja dotzena a
Barcelona els que havíem demanat
l'admissió a l'Obra (en Rafael Termes,
en Rafael Escolà, en Paco Rodón, en
Raimon Pàniker, en Ramon Guardans
i jo) el soroll que es va organitzar va
ser molt gran. El tema de l'Obra era el
tema de conversa del dia[10].

Durant dues o tres setmanes, uns
joves van muntar guàrdia permanent
davant del Palau per esbrinar qui
entrava i sortia del lloc. Després, van



procedir a expulsar de la
Congregació les persones de les quals
sospitaven que pertanyien a l'Opus
Dei.

També van expulsar l’Alfons Balcells,
que no era de l'Opus Dei, però el
consideraven el responsable, ja que
el Palau estava llogat a nom seu. Així
explica el seu testimoni personal:

Va ser un diumenge del mes de febrer
d'aquell any 1941. Pel que recorda el
meu germà, en Santiago[11], que estava
present en l'acte i ha procurat
contrastar la informació en diverses
fonts, va ser probablement el
diumenge 16. A dos quarts de deu del
matí, diversos centenars de
congregants s'esperaven ja en la
capella del col·legi de Casp, disposats
a assistir a l'acte setmanal de la
Congregació Mariana.

Algú em va tocar per l'esquena i em va
dir: - Et crida el pare director.



Estranyat, vaig sortir al rebedor de la
capella, on estava, en efecte, el pare
Manuel Maria Vergés. Em va dir molt
poques paraules, tallants i en veu alta,
de manera que les van sentir els que
en aquell moment entraven a la
capella:

- Quedes expulsat de la Congregació.

Jo no sospitava ni de lluny una cosa
com aquella. No em feia càrrec de què
passava, i vaig intentar contestar:

- Pare, pare... No ho entenc.

Ell va repetir:

- Quedes expulsat de la Congregació,
per traïdor i per judes a la
Congregació!

Em va assenyalar la porta. I me'n vaig
anar[12].

L'enrenou que va produir aquesta
campanya a Barcelona és fàcilment
imaginable, sobretot tenint en



compte que les famílies dels afectats
tenien en gran consideració les
persones que propalaven tals
notícies.

De seguida van visitar la meva família
-recorda en Rafael Escolà- per
explicar-los que l'Obra era 'una
heretgia molt perillosa', a nosaltres
'ens anaven enredant a poc a poc', el
Pare 'era diabòlic', se'ns prohibia la
confessió; per fer oració ens
qualificaven d''il·luministes', també
practicàvem 'ritus inventats'. Els meus
germans van intentar dissuadir-me
del que deien una 'ofuscació' meva, i
tots van passar anys molt dolents fins
que, a poc a poc, la veritat es va anar
obrint pas[13].

Una calúmnia inversemblant

Una de les calúmnies que més es va
ventilar està relacionada amb la creu
de fusta que s'havia posat a
l'habitació del Palau que més



endavant seria l'oratori. Així ho
recorda don Álvaro:

A Barcelona, al pis que en deiem El
Palau, situat al carrer Balmes, hi
havia una creu de fusta bastant gran.
Algunes persones van començar a
propalar que fèiem sacrificis humans,
que crucificàvem la gent. Sembla
mentida que pugui pensar-se una cosa
així! Però ho van dir.
S'escandalitzaven que en els nostres
oratoris hi hagués una creu de fusta,
quan sabien que a les relíquies de la
Santa Creu se'ls concedeix la mateixa
veneració que a Crist i se'ls tributa
culte d'adoració, i que en tants llocs
existeix el que a nosaltres ens
retreien: una creu nua, sola, sense
crucifix.

Llavors el Pare va indicar que es
canviés aquella creu per una altra de
més petita, en què no hi cabés ni un
nen acabat de néixer, perquè
s'adonessin que mentien. Però la creu



no podíem treure-la, perquè és
quelcom essencial en la nostra vida, i
una crida constant de Déu nostre
Senyor[14].

En José Luis Múzquiz recorda unes
paraules d'en Barto Roig[15]: deia que
'la primera notícia que vaig tenir de
l'Obra va ser a l'Escola d'Enginyers:
que hi havia uns estudiants que feien
uns ritus sagnants en una creu de
fusta, al carrer Balmes'. Quan el Pare
ho va saber, va fer que es guardés
aquesta creu per més endavant -o per
a un altre oratori-, i que s'hi posés una
creu molt petita: Així no podran dir,
afegia en broma, que ens
crucifiquem, perquè no hi
cabem[16].

L'aprovació diocesana de l'Opus
Dei. 19 de març de 1941

Davant la gravetat de les calúmnies,
el bisbe de Madrid-Alcalá, don
Leopoldo Eijo y Garay[17], va decidir
intervenir-hi. A més de testificar la



falsedat de totes aquelles acusacions,
va jutjar absolutament necessari que
ell mateix, com a bisbe de la diòcesi
on l'Opus Dei havia nascut, havia
d'atorgar-li una aprovació in scriptis,
per escrit. Ja des del principi, sant
Josepmaria tenia l’aprovació oral del
bisbe de Madrid, a qui informava
regularment a través del Vicari
General, don Francisco Morán[18].

Va demanar a sant Josepmaria que
presentés la sol·licitud amb la
documentació annexa necessària.
Sant Josepmaria va acollir la decisió
episcopal amb agraïment, però va fer
veure al bisbe que es tractava d'una
aprovació transitòria, provisional:
sabia, com a bon canonista, que
l'Opus Dei havia de créixer i madurar
abans de trobar el seu propi camí
jurídic, que no existia en la legislació
d'aquell moment. Havia escrit el 21
de juny de 1940: estem en el greu
problema d'encaixar l'Opus Dei en
el Dret Canònic[19].



Després de canviar impressions amb
experts, va arribar a la conclusió que
l'única solució viable en aquells
moments -la menys inadequada a la
realitat teològica de l'Opus Dei- era la
de Pia Unió, d'acord amb el cànon
708 del Codi de Dret Canònic llavors
vigent, que establia que els fidels
podien associar-se per a obres de
pietat i caritat.

El cardenal José María Bueno
Monreal[20], recordava les converses
que va tenir amb sant Josepmaria
per aquella època, en qualitat de
fiscal diocesà:

Conversant amb Josepmaria em va
quedar claríssim que l'Opus Dei no era
de cap manera una congregació
religiosa. Josepmaria no va pensar
mai d'anar per aquesta via:
manifestament la rebutjava i no ho va
intentar de cap manera. Per tant, si no
era, ni podia ser una congregació
religiosa, l'únic camí jurídic obert en



l'ordenació canònica del moment era
el de les associacions de seglars. Entre
aquestes associacions, també estava
clar que l'Opus Dei no podia ser un
orde tercer, ni una confraria o
germandat de culte; per això només
quedava la possibilitat que es
constituís com a Pia Unió[21].

El 14 de febrer de 1941, sant
Josepmaria va presentar la sol·licitud
d'aprovació al bisbe de Madrid-
Alcalá.

El decret d'aprovació de l'Opus Dei
com a Pia Unió va ser signat per
Mons. Leopoldo Eijo y Garay el 24 de
març de 1941, però va voler datar el
document en la festa de Sant Josep,
Patró de l'Opus Dei i sant del seu
fundador, com una mostra més del
seu afecte.

A més de la fórmula ritual, va afegir-
hi algunes paraules que testimonien
el seu afecte i estímul cap a l'Opus
Dei: I demanem a Déu Nostre Senyor,



per intercessió de Sant Josep, en la
data del qual tenim la satisfacció
d'aprovar canònicament tan
important Obra de zel, que concedeixi
que no es malmeti cap dels grans
fruits que n'esperem[22].

El 28 de novembre de 1982, quan
l'Opus Dei va ser erigit pel papa sant
Joan Pau II com a prelatura personal,
Mons. Álvaro del Portillo recordà
aquest moment:

Cap al 1940-41, el Senyor va permetre
una contradicció tremenda contra
l'Opus Dei. El bisbe de Madrid, don
Leopoldo Eijo y Garay, seguia pas a
pas la vida i el desenvolupament de
l'Obra, perquè el nostre Pare volia que
li 'prengués el pols' constantment.
Enmig d'aquelles penoses
circumstàncies, va determinar donar-
nos la primera aprovació diocesana,
per veure si així es feia callar aquesta
persecució.



En aquells dies havia mort
l'arquebisbe de Toledo, cardenal
primat d'Espanya, i el candidat més
probable per succeir-lo era
precisament el bisbe de Madrid. El
nostre Pare va pensar: si es posa de la
nostra part, s'ha acabat..., perquè els
qui atacaven eren persones amb
moltes influències.

Per això, amb lleialtat, va parlar a
don Leopoldo: Senyor bisbe,
deixi'ns, no ens ajudi; no s'adona
que s'hi juga la mitra de Toledo? I
don Leopoldo li va contestar:
Josepmaria, el que m'hi jugo és
l'ànima[23].

A Barcelona van rebre un telegrama
de sant Josepmaria comunicant la
notícia: Aprovat. Mariano[24].

La reacció de sant Josepmaria

Però la contradicció continuà. Aviat
es va afegir el repartiment de fulls en
cercles eclesiàstics, pamflets anònims



plens d'acusacions falses a la persona
del Fundador i a l'Obra.

Ens insultaven des de les trones i
confessionaris -explicava sant
Josepmaria el 1967-. En un col·legi
de monges van arribar a cremar
Camino davant les alumnes, com
si es tractés d'un llibre herètic.
Fou una persecució
violentíssima[25].

La reacció de sant Josepmaria va ser
sobrenatural i heroica. En primer
lloc es va preocupar que en aquests
moments no faltés als de l'Opus Dei
de Barcelona la seva assistència, amb
el seu afecte paternal i
l’encoratjament per mantenir-se
fidels a l’esperit fundacional.

En tota aquesta temporada -recorda
en José Luis Múzquiz-, l'amor del
Pare als seus fills va fer que disposés
que els escrivíssim cada dia una carta
des de Madrid, així podrien sentir el
caliu de família [26].



Però en aquells moments
d’incomprensió també es donaren
reaccions sorprenents. En Laureà
López Rodó explica que el dia de Sant
Josep de l'any 41 va demanar
l'admissió a l'Opus Dei en Joan
Baptista Torelló. Poc després el Pare
ens va dir que no es parlés a ningú
més a Barcelona de la seva possible
vocació a l'Obra, durant un temps
prudencial, fins a nou avís. Però el
Senyor ens va regalar una altra
vocació, crec que el dia de la Mare de
Déu de Montserrat (27 d'abril)
d'aquell any: la d'en Jordi Brosa[27]. No
li vàrem parlar nosaltres. Preguntà
què era exactament l'Opus Dei. Se li va
explicar fil per randa i va demanar
l'admissió[28].

Per a alguns, la situació se’ls va fer
especialment dura. És el cas d’en
Joan Baptista Torelló. Tenia dos
germans religiosos i la seva mare era
vídua. Per això, per tal de sostenir
econòmicament la família, feia



compatible els seus estudis de
medicina amb el treball com a
professor de matemàtiques en el
col·legi de l'orde a la qual pertanyien
els seus germans. Doncs bé, va ser
expulsat de la congregació i va
perdre la feina a l'escola.

Durant aquest període d’aldarulls i
calúmnies, sant Josepmaria
mantenia com a principal
preocupació que no es faltés mai a la
caritat. Es va imposar a si mateix un
silenci heroic que va durar molts
anys -perdonar, callar, pregar,
treballar, somriure-[29], i va
demanar als de Barcelona que no
parlessin del tema ni tan sols entre
ells.

Acabava d'arribar a Lleida per donar
una tanda d'exercicis espirituals als
sacerdots de la diòcesi, com
explicarem en el capítol següent,
quan l’Álvaro del Portillo li va
comunicar alguna nova dada sobre



les contradiccions a Barcelona.
Immediatament -era el 20 d'abril de
1941-, sant Josepmaria va enviar per
carta les instruccions sobre la
manera de comportar aquesta
tribulació, donant l'encàrrec especial
a l'Álvaro perquè ho comuniqués als
del Palau:

Jo no els escric: fes-ho tu, i digues-
los que estiguin molt contents i
agraïts al Senyor, i que no se'ls
escapi ni una paraula, ni un
pensament! mancat de caritat:
que estiguin segurs que Jesús farà
grans i bones coses, per a la seva
glòria, a Barcelona, si portem això
com Ell vol.

I li donava un encàrrec molt concret
per a la seva mare, la senyora
Dolores, que estava malalta i de fet
moriria dos dies després:

Procura que l'Àvia ofereixi els
dolors de la seva malaltia per les
meves intencions, que no són



altres que demanar al Senyor que
ens escurci aquests treballs -si és
la seva Voluntat-, i que, mentre
durin, ens doni alegria i sentit
sobrenatural i molta caritat per
portar-los endavant[30].

El 2 de maig del 1941 escrivia als de
Barcelona, per confortar-los:

Jesús beneeixi els meus fills i me'ls
guardi.

Estimadíssims: estem
d'enhorabona, perquè el Senyor
ens tracta de manera divina.

Què us diré? Que estigueu
contents, spe gaudentes!: que
patiu, plens de caritat, sense que
de la vostra boca surti mai ni una
paraula molesta per a ningú, in
tribulatione patientes!: que us
ompliu d'esperit d'oració, orationi
instantes!



Fills: ja s'albira l'aurora, i quanta
collita, en aquesta beneïda
Barcelona, amb el nou dia!

Sigueu fidels. Us beneeixo. Una
abraçada del vostre Pare. Visiteu
de part meva la Mare de Déu de la
Mercè.

Mariano[31]

Es va alegrar molt quan en Rafael
Termes, que era el director del Palau,
li digué per escrit: estigui tranquil,
Pare, que aquí no tenim ni un
pensament de falta de caritat[32].

Les seves cartes suposaven una
injecció d'optimisme. El 6 de maig
escriu a en Rafael Termes: No us
preocupeu de fer ara
proselitisme[33]: deixeu obrar Déu:
en canvi, creixeu-me vosaltres cap
endins, amb més amor cada dia a
la Santa Església Romana[34].

Una carta molt explicativa



En José Orlandis[35] va passar uns dies
a Barcelona perquè tenia al seu pare
convalescent en un hospital, i va
escriure a sant Josepmaria el 21 de
maig de 1941 descrivint vivament el
comportament de la gent de l'Opus
Dei i les angoixes sembrades en el si
de les famílies:

Viuen allò que escrivia vostè des de
Lleida que prohibia fins els
pensaments mancats de caritat. I, en
referir-se a aquells que més
directament han actuat contra l'Obra
-que els han expulsat de la
Congregació, que han fet que se'ls hagi
assenyalat en públic com a maçons o
cosa semblant i que, en alguns casos,
les seves mateixes mares i germans
els plorin com a heretges que caminen
infal·liblement cap a la seva perdició-,
en referir-se a aquests Pares, com li
deia, parlen d'ells amb afecte, que en
la veu es nota que no té res de fingit, i
disculpen el seu procedir dient que



obren moguts pel seu zel i persuadits
que el que fan està ben fet.

I el que li dic que els mateixos de la
seva família els tinguin per heretges
no és una exageració. Rafael Escolà
està patint enormement. 'Saps el que
és -em deia ahir- el que a casa la meva
mare i els meus cinc germans em
mirin com un heretge que va cap a la
seva perdició? En tot el dia no em
treuen els ulls de sobre i proven
d'estudiar fins i tot els meus menors
moviments: tot en mi els sembla
sospitós: si em veiessin trist, dirien: és
natural, estàs trist perquè t'adones del
mal camí que portes; com que em
veuen ple d'alegria i pau, troben això
molt pitjor: ja no té remei -diuen-, no
hi ha esperances que retrocedeixi, el
mal ha arrelat en ell i ja deu ser un
heretge empedreït; i la meva mare no
pot parlar-me ni veure'm sense que se
li omplin els ulls de llàgrimes; i
sobretot s'ha interposat entre
nosaltres una mena de gel...' I la



reacció de Rafael davant el dolor és
senzillament admirable: 'Sóc feliç de
poder-ho oferir a Déu per l'Obra, i
això fa que enmig d'aquestes proves
senti una alegria molt gran que el
Senyor permeti que pateixi una mica
per Ell'.

I aquest mateix esperit d'en Rafael és
el que tenen tots[36].

Algunes persones es van dirigir al
bisbe per aclarir els equívocs, com la
mare d'en Rafael Escolà, que explica: 
Essent bisbe administrador apostòlic
de Barcelona Mons. Miguel de los
Santos Díaz Gómara, el va visitar la
meva mare a qui uns jesuïtes l'havien
alarmat amb calúmnies sobre
l''heretgia' en què jo m'havia ficat.
Don Miquel de los Santos li va dir que
ell coneixia bé Josepmaria Escrivà, i
que podia estar tranquil·la, ja que tot
el que ell fes havia de ser bo[37].

I recorda en Rafael Termes que sant
Josepmaria m'encarregà que anés,



amb un altre, a visitar el bisbe
administrador apostòlic per veure si,
amb la seva intervenció, era possible
evitar aquella falta de caritat entre
catòlics[38].

La Missa de Mn. Pascual Galindo a
can Serra. Rambla Catalunya 126

En Laureà López Rodó explica una
anècdota que pot il·lustrar
l'atmosfera que es respirava aquells
dies en els cercles eclesiàstics i
conventuals. El protagonista és Mn.
Pascual Galindo Romeo, el sacerdot
amic d'en José María Albareda,
aquell que els va enviar a Madrid el
1937 les adreces dels guies per passar
els Pirineus.

Recordo que en una ocasió Mn.
Pascual Galindo, sacerdot amic del
Pare, va anar a Barcelona i va estar
veient-nos al Palau. Ens va insistir que
anéssim l'endemà a la santa Missa
que ell celebraria en un col·legi de



monges situat a la cantonada de la
Diagonal i la Rambla de Catalunya.

Assistirem a la Missa i combregàrem
(la qual cosa llavors era molt poc
freqüent). La superiora i alguna altra
monja allà present van quedar molt
'edificades' i ens van convidar a
esmorzar amb Mn. Pascual Galindo.
En ple esmorzar Mn. Pascual va dir a
la superiora: 'aquests són els heretges
per la conversió dels quals em va
demanar vostè que oferís la Missa'. La
pobra monja per poc no es desmaia: li
havien fet creure que érem una legió
nombrosíssima de veritables heretges
i es va trobar que érem uns pocs
estudiants normals i corrents que
assistíem a Missa amb devoció i
combregàvem[39].

Va ser a l'edifici de can Serra, del
qual se'n conserva una part, que va
projectar l'arquitecte Puig i
Cadafalch[40], on tenien un col·legi les
religioses de la Companyia de Santa



Teresa de Jesús (Teresianes)
fundades per sant Enric d'Ossó[41].
Actualment aquest edifici és la seu de
la Diputació de Barcelona, a la
Rambla Catalunya 126.

L'autoritat civil

En aquell període de postguerra es
barrejaven confusament i
perillosament les creences religioses
amb l'exercici de les llibertats civils.
L'1 de març de 1940 havia estat
promulgada a Espanya una llei sobre
la repressió de la maçoneria i el
comunisme. Sant Josepmaria havia
estat acusat de maçó i els que havien
propalat les falsedats havien
convençut el governador civil de
Barcelona, l'Antonio Correa
Véglison[42], perquè el detingués si
s'atrevia a anar a Barcelona.

Un dia a mitjan abril [1941] -escriu
l'Alfons Balcells- va arribar al Palau
una ordre des de la seu del
governador provincial. Havia de



comparèixer al Gobierno Civil el
representant legal d'aquella
organització o,en el seu defecte, el
titular de l'immoble, per respondre
d'acusacions que els havien arribat.

Em trucà en Rafael Termes -director,
des de feia unes setmanes, del Palau- i
m'explicà que el governador civil
reclamava el cap d'algú, i que a ell no
li farien cas perquè no tenia cap paper
que l'avalés com a representant legal.
Si hi anava ell, que encara estudiava,
el governador es pensaria que encara
li volien prendre el pèl.

- I mira, com que el pis està al teu
nom, em sembla que podries anar-hi
tu. Què et sembla?

- Molt bé. Hi aniré. Demano pel
governador mateix?

Em penso que em va fer certa gràcia i
tot. Me'n vaig anar, sense pensar-hi
gaire, al govern civil, al costat de
l'estació de França.



L'Antonio Correa Véglison em rebè de
seguida a la gran sala que utilitzava
com a despatx. Estava dret al fons del
saló, rere la taula, imposant, i mentre
m'hi encaminava, començà a parlar:

- Què hi feu, en aquest pis? Ho sé
perfectament, i acabareu tots a la
presó! És veritat el que m'expliquen?

Continuà dient que estava molt ben
informat, que tenia molt bons
contactes i tornà a repetir que sabia
perfectament el que es feia en aquell
pis:

- Us han enganyat! Que no ho sabeu,
que això és una secta il·luminista?

I així, fins que acabà de parlar.

Era el meu torn. I me la vaig jugar.

- Amb tots els respectes, ho sento
molt, però crec que no està ben
informat.



Em va mirar amb una barreja de
sorpresa i de retret per la insolència.
Però em va fer un gest perquè
continués. Vaig tenir sort: l'envit
podia haver sortit malament. Li vaig
poder explicar la veritable naturalesa
de les activitats que realment es feien
al Palau, el suport dels bisbes, la
bondat del fundador, 'la innocència
d'aquests xicots'. A poc a poc,
s'asserenà, i la conversa, que s'allargà
una bona estona, transcorregué per
camins més pacífics. Va acabar la
reunió amb una 'paternal crida a la
prudència'. Ja no em parlava amb
acritud, i ens vam acomiadar ben
cortesament[43].

Casa de Mn. Sebastián Cirac. Un
viatge gairebé clandestí. Marc
Aureli 10, 5è 1a

Sant Josepmaria es va plantejar que
calia viatjar a Barcelona per veure
els membres de l'Opus Dei i parlar
amb el bisbe. D'acord amb Mons.



Leopoldo Eijo y Garay, es va traçar
un pla, per tal d'asserenar la situació,
que havia anat empitjorant dia a dia.
A mitjan maig estava buscant el
moment oportú per desplaçar-se a
Barcelona, això es pot deduir de les
paraules que escrivía a mn.
Sebastián Cirac[44] el 19 d'aquest mes: 
és possible que ens vegem ben
aviat[45].

Mn. Sebastián Cirac, sacerdot
originari de Casp, era catedràtic de
Filologia Grega de la Universitat de
Barcelona. Molt amic de sant
Josepmaria, essent canonge de Conca
s'havia encarregat de la impressió de
les Consideraciones espirituales el
1934, llibre antecessor de Camino. Els
joves de l'Opus Dei de Barcelona
solien confessar-s'hi.

Com és lògic, -diu don Álvaro- el Pare
seguia molt de prop el
desenvolupament dels esdeveniments
a Barcelona, principalment per la



repercussió que podia tenir en la vida
interior dels seus fills i en l'apostolat.
Però les acusacions d'ordre polític-
religiós van precipitar les coses de tal
manera que va arribar un moment en
què no podia acostar-se a aquesta
ciutat sense córrer el risc de ser
arrestat.

El nunci mateix, Mons. Cicognani[46], el
va advertir i li va aconsellar que, si
havia de viatjar a Barcelona, ho fes
amb un nom fals. Amb tot, el Pare va
preferir no valer-se d'aquesta
estratagema i, quan hi va haver
d'anar, va posar el bitllet d'avió a nom
de Josemaría E. de Balaguer, ja que
era més conegut en aquella època com
'Pare Escrivà'.

El governador civil de Barcelona
s'excusaria anys després dient: 'Deien
tantes coses d'ell, que hauria enviat la
policia a l'aeroport a detenir-lo'[47].

Sant Josepmaria va estar a Barcelona
del dimecres 21 al divendres 23 de



maig de 1941. Per les mateixes raons
de prudència, es va allotjar a casa de
Mn. Sebastián Cirac, al carrer Marc
Aureli 10, 5è 1a. Fins el 1961 aquest
carrer s'anomenava Marco Antonio.
Aquesta mateixa nit es va presentar
per sorpresa al Palau i va citar els
membres de l'Opus Dei per a
l'endemà al domicili d'aquest
sacerdot. L’endemà van acudir a la
casa de mossèn Sebastián de dos en
dos, per tal d’evitar cridar l'atenció.

A primera hora de la tarda, sant
Josepmaria va anar al bisbat per
informar Mons. Díaz Gómara, i
assabentar-se de la situació local. En
tornar, asseguts al voltant de la taula
del menjador de casa de Mn.
Sebastián, sant Josepmaria els va
donar una classe de formació sobre
aspectes de la vida cristiana i
l’esperit de l’Opus Dei. Recorda en
Laureà que va tenir lloc al menjador:
Mn. Sebastián Cirac, com és lògic, no
hi va ser present. El Pare ens va dir,



entre altres coses: Nosaltres, com
que som fills de Déu, hem d'estar
sempre alegres. Encara que ens
obrin el cap?: Sí, encara que hàgim
d'anar amb el cap obert, perquè
serà senyal que el nostre Pare Déu
vol que el portem obert. I afegia,
citant Santa Teresa: Nada te turbe /
nada te espante. Qui se'n recorda de
la pel·lícula de moda de l'any 30?
Tot passa. Sortírem reconfortats[48].

I al final -testimonia en Joan Baptista
Torelló-, abans de tornar cadascú a
casa seva, parlàrem amb el nostre
Fundador: va ser un xuclar a la font
l'aliment que necessitàvem. En tots va
quedar impresa la certesa de la
voluntat de Déu sobre l'Opus Dei, que
es duria a terme malgrat totes les
incomprensions i dificultats, per grans
que poguessin semblar[49].

En José Orlandis, que com ja hem dit
estava de pas per Barcelona, dóna
actualitat al relat. Recordo com si fos



ara l'ambient que es respirava a casa
del professor Cirac, durant les
llargues hores de tertúlia que vam
tenir amb el Pare. Al Pare se'l veia
content perquè aquells fills seus no
sentien la menor preocupació pel que
passava, feliços enmig de la
tempesta[50].

En una data propera, encara per
precisar, va tenir lloc un fet singular
que en Rafael Termes ens ha deixat
escrit: a Barcelona, crec que -en
aquells anys- és on el Pare va haver de
patir més. Allí fou profundament
humiliat per un religiós que no el va
deixar celebrar la santa Missa i al
qual el Pare li va demanar que li
donés la Comunió[51].

No sabem amb exactitud en quin lloc
de Barcelona va ser, ni la data. Al
setembre del 1973, en una trobada a
Castelldaura, casa de recessos on
s’organitzen activitats de formació
cristiana, en Jordi Miralbell[52] li ho



va sentir explicar a sant
Josepmaria[53].

Sant Josepmaria va tornar a Madrid
també en avió el 23 de maig de 1941.

El neguit de les famílies. A qui
acudir?

Resumint el succeït en aquells anys,
explicava sant Josepmaria el 1970:

De mi deien que era un heretge. Ho
propagaven certes persones, que
anaven com bojos de casa en casa,
parlant amb els pares dels nois
que acudien a un centre de l'Obra.
Hi va haver famílies que van fer
fora de casa els seus fills, per no
voler perdre la vocació ni separar-
se de don Josepmaria, com em
deien.

Després, amb el pas dels anys,
molts d'aquests pares m'han
vingut a veure plorant, per
demanar perdó de genolls. A mi



em feia molta pena. Els responia:
no tinc res a perdonar-vos. Us van
enganyar; vosaltres defensàveu
l'ànima dels vostres fills[54].

L'1 de juliol de 1941, Mons. Miguel de
los Santos Díaz Gómara emeté per
escrit l'Autorització del bisbe de
Barcelona a la Pia Unió Opus Dei per
poder desenvolupar els seus
apostolats a la diòcesi i al pis del
carrer Balmes.

Moltes altres persones,
desorientades, van anar a la recerca
de llum i consell a l'Abadia de
Montserrat, punt de referència de la
vida espiritual catalana. Els
benedictins van poder parlar amb
coneixement de causa de la
naturalesa de l'Opus Dei,
tranquil·litzant les famílies que hi
havien acudit, angoixades, en
demanda de consell, com veurem tot
seguit.

Després, tot es redreçaria



L'Alfons Balcells conclou valorant
aquest moment:

Malgrat tot, calia disculpar tot aquell
malentès. Era la mentalitat de l'època,
que és molt difícil de jutjar amb
criteris d'avui. I d'altra banda, estic
segur que el pare Vergés va actuar de
bona fe; amb precipitació, però de fet
enganyat. Estic convençut que si
hagués rebut una informació més
detallada de tota aquesta qüestió, o si
hagués conegut Mons. Escrivà
personalment, no hauria dit aquestes
coses.

Qui té boca, s'equivoca. Això és el que
he pensat sempre. I el pare Vergés va
tenir senzillament un mal moment,
uns dies dolents. A tots ens pot
passar. Va actuar de bona fe, com
deia, i basant-se en informacions de
gent que fins llavors mereixien tota la
seva confiança. El fet és que després
va rectificar, i això és el que compta.
Rectificar és de savis. El pare Vergés



era un sant baró, que va tenir un mal
dia i que després va saber fer marxa
enrere, el que l'honora encara més.

Al cap del temps, assistia a la missa
nova que en Jaume Planell[55], sacerdot
de l'Opus Dei tot just ordenat, va
celebrar al col·legi de la Salle. El gest
va ser considerat per tothom com una
manifestació de la seva voluntat de
reconciliació[56].

[1] AGP, biblioteca, P03, 1992, p. 306.

[2] Doctrina refermada pel Concili
Vaticà II, Lumen Gentium, n. 40.

[3] Del Portillo, Álvaro. Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei. Rialp.
Madrid, 1992. p. 120.

[4] Una descripció d'aquestes
contradiccions es troba a AVP-II, pp.
437-451 i pp. 464-481.



[5] Manuel Maria Vergés i Furnells,
S.J. (1886-1956). Fou Director de la
Congregació de la Immaculada i Sant
Lluís Gonzaga de Barcelona des del
1923.

[6] Ángel Carrillo de Albornoz
(1905-1981). Entrà a la Companyia de
Jesús el 1925. El 1940 va ser nomenat
director de la Confederació
Espanyola de les Congregacions
Marianes, i des del 1948 director del
Secretariat Central de les
Congregacions Marianes a Roma.
Abandonà la Companyia el 1951.

[7] Rafael Escolà i Gil (1919-1995).
Demanà l'admisió a l'Obra el 1940,
mentre estudiava Enginyeria
Industrial a Barcelona. En acabar els
estudis es traslladà a Madrid i
després a Bilbao, on treballà en l'àrea
dels projectes d'enginyeria.
Preocupat per les qüestions de l'ètica
en el treball, el 1987 publicà el llibre 
Deontologia para ingenieros.



[8] Del Portillo, Álvaro. Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei. Rialp.
Madrid, 1992. p. 120.

[9] Laureà López Rodó (1920-2000).
Polític, jurista, catedràtic i advocat.
Estudià Dret a la Universitat de
Barcelona. Catedràtic de Dret
Administratiu a la Universitat de
Santiago de Compostel·la i la de
Madrid. Va ser ministre en el govern
d'Espanya.

[10] Records d'en Laureà López Rodó.
AGP, sèrie A.5, leg. 353, carp. 3, exp.
3.

[11] Santiago Balcells i Gorina
(1913-2007). Arquitecte. Hi farem
referència al darrer capítol del llibre.

[12] Balcells, Alfons. Memòria ingènua.
La Formiga d'Or. Barcelona, 2005. pp.
106-107.

[13] Records d'en Rafael Escolà. AGP,
sèrie A.5, leg. 210, carp. 1, exp. 1.



[14] Don Álvaro. Homilia, 03.05.1976.
AGP, biblioteca, P01, 1976, pp.
756-757.

[15] Barto Roig i Amat (1913-1995).
Estudià Enginyeria Industrial a
Barcelona. L'any 1951 es va
traslladar a Veneçuela, on col·laborà
en el començament de l'Opus Dei en
aquest país. El 1963 s'incorporà a
l'IESE, on va ser professor ordinari.
Va publicar nombrosos treballs
d'investigació sobre economia, que
van tenir un notable èxit.

[16] Records d'en José Luis Múzquiz.
AGP, sèrie A.5, leg. 231.

[17] Leopoldo Eijo y Garay (1878-1963).
Bisbe de Tui (1914-1917), de Vitòria
(1917-1922) i bisbe de Madrid-Alcalà
(1922-1963).El 1946 va ser nomenat a
títol personal Patriarca de les Índies
Occidentals. Abans de morir va
segregar del seu arxiu personal
cartes i altres documents relacionats



amb l'Opus Dei i els va donar a sant
Josepmaria.

[18] Juan Francisco Morán Ramos
(1874-1943). Vicari General de la
diòcesi de Madrid-Alcalá des de la
dècada dels anys vint fins a la seva
mort. Durant els anys trenta va tenir
una relació freqüent amb sant
Josepmaria tant en temes relacionats
amb la diòcesi com en altres
referents als primers temps de l’Opus
Dei. El començament de la guerra va
trencar de moment aquesta relació,
que es va reprendre en arribar sant
Josepmaria a Burgos i continuà
després a Madrid.

[19] Sant Josepmaria. Apunts íntims, n.
1613. Citat a Amadeo de Fuenmayor,
Valentín Gómez Iglesias, José Luis
Illanes. El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un carisma.
Eunsa. Pamplona, 1989. p. 90.

[20] José María Bueno Monreal
(1904-1987). En aquell moment era el



fiscal diocesà de Madrid.
Posteriorment va ser bisbe de Jaca i
de Vitòria i després arquebisbe de
Sevilla i cardenal.

[21] Records del cardenal Bueno
Monreal, datats el 22 de novembre
de 1977. AGP, sèrie A.5, leg. 199, carp.
2, exp. 8

[22] Notificació a sant Josepmaria del
Decret del bisbe de Madrid-Alcalá,
d'aprovació de l'Opus Dei com a Pia
Unió. 19 de març de 1941. Reproduït
a Amadeo de Fuenmayor, Valentín
Gómez Iglesias, José Luis Illanes. El
itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma.
Eunsa. Pamplona, 1989. p. 514.

[23] Notes d'una reunió familiar.
28.11.1982. AGP, biblioteca, P01,
1982. pp. 1298-1299.

[24] El telegrama no es conserva.
Sabem que va existir pels testimonis
d'en Santiago Balcells Gorina, AGP,



sèrie A.5, leg. 197, carp. 2, exp. 2, p.
18; i en Laureà López Rodó, AGP,
sèrie A.5, leg. 353, carp. 3, exp. 3, p. 8,
tal com recull AVP-II, p. 471.

[25] Apunts d'una reunió familiar.
25.12.1967. AGP, biblioteca, P01,
1981, p. 902.

[26] Records d'en José Luis Múzquiz.
AGP, sèrie A.5, leg. 231

[27] Jordi Brosa i Palau (1920-2004).
Estudiava a l'Institut Químic de
Sarrià. Va ser director general de
Comerç Exterior, i posteriorment es
va dedicar al sector bancari.

[28] Records d'en Laureà López Rodó.
AGP, sèrie A.5, leg. 353, carp. 3, exp.
3.

[29] Del Portillo, Álvaro. Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei. Rialp.
Madrid, 1992. p. 124.



[30] Carta de sant Josepmaria a don
Álvaro, des de Lleida. 20 d'abril de
1941. AGP, sèrie A.3.4, carta 410420-2.

[31] Carta al Rafael Termes. 2 de maig
de 1941. AGP, sèrie A.3.4, carta
410502-2.

[32] Carta d'en Rafael Termes. Citada a
AGP, biblioteca, P03, 1992, p. 317.

[33] Sant Josepmaria utilitza la paraula
proselitisme com la proposta i la
invitació a companys i amics per
compartir el 'camí' -en aquest cas,
l'Opus Dei- que s'ha descobert. És
una invitació, una ajuda a decidir-se,
mai -ni de lluny- una coacció.
L'apostolat és anunciar Crist i el
proselitisme convidar a d'altres a
incorporar-se a l'església catòlica o, si
ja en formen part, a assumir amb
integritat les exigències de la vocació
cristiana, especialment la de
l'apostolat, de manera que es
converteixin al seu torn en apòstols.
Vid. José Luis Illanes (coordinador) 



Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer. Editorial Monte
Carmelo. Burgos, 2013. Proselitisme,
pp. 1029-1033.

[34] Carta al Rafael Termes. 6 de maig
de 1941. AGP, sèrie A.3.4, carta
410506-1.

[35] José Orlandis Rovira (1918-2010).
Asistí a un curs de recés que predicà
sant Josepmaria a València i es va
incorporar a l'Opus Dei el 1939.
Doctor en Dret per la Universitat de
Madrid i en Dret Canònic per la
Universitat Lateranense de Roma,
rebé l'ordenació sacerdotal el 1949. A
partir de 1959 continuà la docència a
la Universitat de Navarra.

[36] Carta d'en José Orlandis. 21 de
maig de 1941. Citada a AVP-II, pp.
477-478

[37] Records d'en Rafael Escolà. AGP,
serie A.5, leg. 210, carp. 1, exp. 1.



[38] Records d'en Rafael Termes. AGP,
sèrie A.5, leg. 248, carp. 3, exp. 2.

[39] Records d'en Laureà López Rodó.
AGP, serie A.5, leg. 353, carp. 3, exp.
3.

[40] Josep Puig i Cadafalch (1867-1956).
Arquitecte modernista, historiador
de l'art i polític.

[41] Sant Enric d'Ossó i Cervelló
(1840-1896). Beatificat per sant Joan
Pau II el 1979, i canonitzat el 1993 a
Madrid, en una visita de sant Joan
Pau II.

[42] Antonio Francisco de Correa
Véglison (1904-1971). Militar de
professió i conseller nacional de FET-
JONS des del 1939, acabada la guerra
fou successivament governador civil
de Girona, Navarra, Jaen i, des de
finals del 1940 fins al 1945, de
Barcelona.



[43] Balcells, Alfons. Memòria ingènua.
La Formiga d'Or. Barcelona, 2005. pp.
122-123.

[44] Sebastián Cirac Estopañán
(1903-1970).

[45] Carta de sant Josepmaria a Mn.
Sebastián Cirac. 19 de maig de 1941.
AGP, sèrie A.3.4, carta 410519-1.

[46] Gaetano Cicognani (1881-1962).
Fou nunci a España del 1938 al 1953.
Creat cardenal el 1953, fou prefecte
de la Congregació de Ritus.

[47] Del Portillo, Álvaro. Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei. Rialp.
Madrid, 1992. p. 122.

[48] Records d'en Laureà López Rodó.
AGP, sèrie A.5, leg. 353, carp. 3, exp.
3.

[49] Records d'en Joan Baptista Torelló.
Mis recuerdos de los comienzos de la



Obra en Barcelona. 04.07.2001. DC,
A-25.

[50] José Orlandis. Años de juventud en
el Opus Dei. Rialp. Madrid, 1994. p.
175.

[51] Records d'en Rafael Termes. AGP,
sèrie A.5, leg. 248, carp. 3, exp. 2.

[52] Jordi Miralbell Guerin (1953-).
Doctor en Filosofía i periodista. Els
anys 1972 i 73 acompanyà sant
Josepmaria en les estades a
Castelldaura (Premià de Dalt). Forma
part del consell de la Delegació de
l'Opus Dei a Catalunya.

[53] Entrevista a en Jordi Miralbell
Guerin. Juny 2012.

[54] Apunts d'una reunió familiar.
24.12.1970. AGP, biblioteca, P01,
1981, pp. 899-900.



[55] Jaume Planell i Fonrodona
(1927-1995). Ordenat el 1954. Era la
mà dreta del pare Vergés.

[56] Balcells, Alfons. Memòria ingènua.
La Formiga d'Or. Barcelona, 2005. pp.
112 i 116.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/1940-1941-
temps-de-contradiccions/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/1940-1941-temps-de-contradiccions/
https://opusdei.org/ca-ad/article/1940-1941-temps-de-contradiccions/
https://opusdei.org/ca-ad/article/1940-1941-temps-de-contradiccions/

	1940-1941. Temps de contradiccions

