
opusdei.org

Самопринизяването
на Христос и
нашето собствено
смирение

В този текст св. Хосемария
насочва вниманието ни към
смирението на Божият Син,
Който е дошъл, за да служи.
Като последователи на Исус
сме призвани да следваме
Неговия пример.

В началото на Страстната седмица
сме, наближава часът в който
изкуплението на цялото
човечество се извърши на
Голгота. Това ми се струва особено
благоприятно време ти и аз да се



спрем върху начина, по който
Исус, нашия Господ, ни е спасил,
да съзерцаваме Неговата
наистина необяснима любов към
нас, клетите създания, направени
от пръстта на земята.

„Помни, че си прах и в прах ще се
превърнеш” ни предупреждава
нашата майка Църквата в
началото на Великия пост, с цел
никога да не забравяме, че сме
нещо незначително, че един ден
нашето тяло – сега толкова
жизнено – ще изчезне подобно на
праха, който вдигат краката ни
при ходене; „Ще се разпилее като
мъгла, разгонена от лъчите на
слънцето” (Прем. 2:4). (...)

Не си ли се запитвал понякога,
движен от едно свято
любопитство, по какъв начин
Исус Христос доведе до край това
щедро раздаване на любов?
Отново свети Павел се нагърбва



да ни отговори: „Бидейки в образ
Божий (...) но понизи Себе Си, като
прие образ на раб и се уподоби на
човеци; и по вид се оказа като
човек”(Фил. 2, 6:7).

Деца мои, изпълнете се с
удивление и с благодарност пред
тази тайна и се поучете – цялата
мощ, цялото величие, цялата
красота, цялата безкрайна Божия
хармония, Неговите
необикновени и несметни
богатства – един цял Бог, биде
скрит в човешката природа на
Христос, за да ни служи. (...)

Достатъчно е да си припомним
няколко черти на въплътилата се
Божия любов и Неговото
великодушие докосва душата ни,
разпалва ни и благо ни подтиква
към едно чувство на съкрушение
заради нашето толкова често
дребнаво и егоистично поведение.



За Исус Христос няма пречки да се
принизи, за да ни възвиси от
нищетата в достойнството на
Божи синове, на Свои братя.
Докато ти и аз често глупаво се
възгордяваме от получените
дарби и таланти и ги превръщаме
в пиедестал, от който се налагаме
над другите, сякаш заслугата за
някои действия, извършени с
относително съвършенство, е
само наша. „Какво имаш, което да
не си получил? А щом си получил,
защо се хвалиш, като да не си
получил?” (1 Кор. 4:7).

Като разглеждаме отдадеността на
Бог и Неговото принизяване (...),
тщеславието и суетата на
горделивеца ни се разкриват като
един ужасен грях не за друго, а
защото поставят този човек точно
на противоположната страна на
примера, който Исус ни даде със
Своето поведение. Помислете
внимателно – Той се унизи,



бидейки Бог. Човекът, възгордял
се от собственото си аз, желае на
всяка цена да се прослави, без да
признава, че е направен от
недоброкачествена глина.

Не знам дали са ви разказвали
като деца приказката за селянина,
на когото подарили златен фазан.
След първоначалната изненада и
радост от този подарък, новият
собственик потърсил място,
където да го затвори. След
няколко часа, след много
двоумения и различни идеи,
решил да го сложи в
кокошарника. Кокошките,
възхитени от красотата на
новодошлия, се въртели около
него със смайването на този,
който среща един полубог. Още не
затихнала глъчката около новия,
дошъл часът за даване на храна и
когато стопанинът хвърлил
първите шепи зърна, фазанът –
добре изгладнял от чакането – се



нахвърлил лакомо и нахално да
си засити глада. Пред тази тъй
грозна гледка – това чудо на
красотата кълвало с лакомията на
най-просто пернато,
разочарованите обитателки на
кокошарника се нахвърлили с
клюнове върху падналия идол и
му оскубали перушината. Така
тъжно е срутването на
самовлюбения, което е толкова по-
печално, колкото по-високо се е
изкатерил върху собствените си
сили, високомерно уверен в
личните си способности.

Направете си практически изводи
относно вашия всекидневен
живот, отчитайки, че сте
хранилище на едни таланти –
свръхестествени и човешки,
които трябва да използвате
правилно. И отхвърлете смешната
заблуда, че нещо ви принадлежи,
сякаш е плод единствено на
вашето усилие. Спомнете си, че



има и още едно събираемо – Бог,
без което никой не може да мине.

Имайки това предвид, бъдете
убедени, че ако наистина искаме
да следваме отблизо Господ и
истински да служим на Бог и на
цялото човечество, трябва да се
отречем от самите себе си – от
даровете на разума, от здравето,
от достойнството, от благородните
амбиции, от победите, от
успехите. (…)

За да подражаваме на Исус
Христос, сърцето трябва да е
свободно от каквато и да е
привързаност. „Ако някой иска да
върви след Мене, нека се отрече от
себе си , да вземе кръста си и Ме
последва” (Мат. 16:24).

Св. Хосемария, Приятели на Бог;
из проповедта „Откъсване от
земното”, 110-114.



pdf | документ, генериран
автоматично от https://opusdei.org/bg-

bg/article/samoriniziavaneto-na-
khristos-i-nasheto-sobstveno-smirenie/

(27.01.2026)

https://opusdei.org/bg-bg/article/samoriniziavaneto-na-khristos-i-nasheto-sobstveno-smirenie/
https://opusdei.org/bg-bg/article/samoriniziavaneto-na-khristos-i-nasheto-sobstveno-smirenie/
https://opusdei.org/bg-bg/article/samoriniziavaneto-na-khristos-i-nasheto-sobstveno-smirenie/

	Самопринизяването на Христос и нашето собствено смирение

